
 

 
 

 
Mesada: Journal of Innovative Research 

Volume 02, Nomor 02, Tahun 2025, h. 1147-1158 
https://ziaresearch.or.id/index.php/mesada 

 
e-ISSN: 3064-3864 

 

 
 

1147 
 

Analisis Penerapan Budaya Disiplin (Nidzam) dan Sanksi dalam 
Pembentukan Perilaku Islami Santri 
 
Ratu Alifah Nasyaa1, Yana Kianshi Hasugian2, Dini Fadhliyah Naiborhu3, 
Muhammad Iqbal4 
1,2,3,4 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Medan, Indonesia 
 
Correspondence Email: queennasyaa35@gmail.com 

 
ABSTRAK 
Budaya disiplin (nidzam) dan penerapan sanksi merupakan bagian penting dalam sistem 
pendidikan pondok pesantren dalam membentuk perilaku Islami santri. Penelitian ini 
bertujuan untuk menganalisis penerapan budaya disiplin dan sanksi serta perannya dalam 
pembentukan perilaku Islami santri. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui 
studi kepustakaan (library research) dengan menganalisis berbagai literatur berupa buku, 
artikel jurnal, dan hasil penelitian yang relevan. Data dianalisis menggunakan teknik 
deskriptif-analitis untuk memahami konsep dan mekanisme penerapan disiplin serta sanksi di 
pesantren. Hasil kajian menunjukkan bahwa budaya disiplin diterapkan melalui pengaturan 
waktu yang terstruktur, pembiasaan ibadah, keteladanan pendidik, dan pengawasan yang 
berkelanjutan. Sanksi diterapkan secara bertahap dan edukatif dengan menekankan 
pembinaan moral dan tanggung jawab santri. Disiplin dan sanksi saling melengkapi dalam 
membentuk perilaku Islami santri, baik dalam aspek ibadah, akhlak, maupun interaksi sosial. 
Dengan penerapan yang konsisten, adil, dan humanis, budaya disiplin dan sanksi berperan 
efektif dalam membentuk santri yang berakhlak Islami. 

Kata Kunci: Disiplin (Nidzam), Perilaku Islami, Pondok Pesantren, Sanksi, Santri. 
 
ABSTRACT 
The culture of discipline (nidzam) and the application of sanctions are important parts of the 
Islamic boarding school education system in shaping the Islamic behavior of students. This study 
aims to analyze the implementation of the culture of discipline and sanctions and their role in 
shaping the Islamic behavior of students. This study uses a qualitative approach through library 
research by analyzing various literature in the form of books, journal articles, and relevant 
research results. Data were analyzed using descriptive-analytical techniques to understand the 
concept and mechanism of the implementation of discipline and sanctions in Islamic boarding 
schools. The results of the study indicate that the culture of discipline is implemented through 
structured time management, habituation of worship, exemplary educators, and ongoing 
supervision. Sanctions are applied gradually and educatively by emphasizing moral development 
and responsibility of students. Discipline and sanctions complement each other in shaping the 
Islamic behavior of students, both in aspects of worship, morals, and social interaction. With 
consistent, fair, and humane implementation, the culture of discipline and sanctions plays an 
effective role in shaping students with Islamic morals. 

Keywords: Discipline (Nidzam), Islamic Behavior, Islamic Boarding School, Sanctions, Students. 
 
 

https://ziaresearch.or.id/index.php/mesada/about
mailto:queennasyaa35@gmail.com


Ratu Alifah Nasyaa, Yana Kianshi Hasugian, Dini Fadhliyah Naiborhu, Muhammad Iqbal 

 

   1148 
         Vol. 02 No. 02 2025 

PENDAHULUAN 
Pondok pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam yang memiliki peran 

strategis dalam membentuk karakter dan perilaku Islami santri. Pendidikan di 
pesantren tidak hanya berorientasi pada penguasaan ilmu keagamaan, tetapi juga pada 
pembinaan akhlak, kedisiplinan, dan tanggung jawab moral santri dalam kehidupan 
sehari-hari. Oleh karena itu, pesantren dikenal memiliki sistem pendidikan yang khas, 
salah satunya melalui penerapan budaya disiplin atau nidzam yang mengatur seluruh 
aspek kehidupan santri secara terstruktur dan berkelanjutan (Hasanudin et al., 2019; 
Premadi, 2020). 

Budaya disiplin (nidzam) di pesantren tidak sekadar dipahami sebagai 
kepatuhan terhadap aturan tertulis, melainkan sebagai proses pendidikan yang 
bertujuan membentuk kebiasaan, sikap, dan karakter santri sesuai dengan nilai-nilai 
Islam. Disiplin menjadi sarana pembiasaan yang menuntun santri untuk menghargai 
waktu, melaksanakan ibadah secara konsisten, menjaga adab, serta mengendalikan 
diri dalam berinteraksi sosial (Fauzi et al., 2019; Hadisi et al., 2022). Melalui nidzam, 
pesantren berupaya menanamkan kesadaran bahwa keteraturan dan kepatuhan 
merupakan bagian dari akhlak Islami yang harus diwujudkan dalam kehidupan sehari-
hari. 

Dalam praktiknya, penerapan budaya disiplin di pesantren tidak dapat 
dipisahkan dari sistem sanksi. Sanksi berfungsi sebagai instrumen pendidikan yang 
bertujuan mengoreksi perilaku santri ketika terjadi pelanggaran terhadap aturan yang 
telah ditetapkan. Dalam perspektif pendidikan Islam, sanksi tidak dimaksudkan 
sebagai bentuk pembalasan, melainkan sebagai sarana pembinaan dan penyadaran 
agar santri mampu memahami kesalahan serta bertanggung jawab atas tindakannya 
(Lestari et al., 2024; Nisa & Amin, 2023). Oleh karena itu, sanksi di pesantren umumnya 
diterapkan secara bertahap, proporsional, dan disertai dengan nasihat serta 
pembinaan moral. 

Berbagai kajian menunjukkan bahwa penerapan disiplin dan sanksi yang 
dilakukan secara konsisten dan adil memiliki pengaruh positif terhadap pembentukan 
karakter dan perilaku santri. Disiplin membantu santri membangun kebiasaan hidup 
tertib dan terarah, sementara sanksi menegaskan adanya konsekuensi atas setiap 
tindakan yang dilakukan (Miftah et al., 2021; Hasanudin et al., 2019). Melalui 
kombinasi keduanya, pesantren menciptakan lingkungan pendidikan yang kondusif 
untuk internalisasi nilai-nilai Islami, baik dalam aspek ibadah, akhlak, maupun 
kehidupan sosial santri. 

Namun demikian, penerapan budaya disiplin dan sanksi di pesantren tidak 
selalu berjalan tanpa hambatan. Perbedaan latar belakang santri, pengaruh lingkungan 
luar, serta perkembangan teknologi dan media sosial menjadi tantangan tersendiri 
dalam proses pembentukan perilaku Islami. Selain itu, penerapan sanksi yang kurang 
tepat atau tidak disertai pendekatan edukatif berpotensi menimbulkan dampak negatif 
terhadap perkembangan psikologis santri (Hadisi et al., 2022; Lestari et al., 2024). Oleh 
karena itu, diperlukan pemahaman yang komprehensif mengenai bagaimana budaya 
disiplin dan sanksi seharusnya diterapkan sesuai dengan prinsip pendidikan Islam. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk 
menganalisis penerapan budaya disiplin (nidzam) dan sanksi dalam pembentukan 
perilaku Islami santri di pondok pesantren. Kajian ini juga berupaya menjelaskan 
peran disiplin dan sanksi sebagai instrumen pendidikan Islam, serta mengidentifikasi 



Analisis Penerapan Budaya Disiplin (Nidzam) dan Sanksi…. 

 

1149 
         Vol. 02 No. 02 2025 

faktor-faktor pendukung dan penghambat dalam penerapannya. Dengan demikian, 
penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dan praktis bagi 
pengembangan sistem pendidikan pesantren yang berorientasi pada pembentukan 
santri berakhlak Islami dan bertanggung jawab. 
 
METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian studi 
kepustakaan (library research) (Assingkily, 2021). Pendekatan kualitatif dipilih karena 
penelitian ini bertujuan untuk memahami dan menganalisis konsep, nilai, serta praktik 
budaya disiplin (nidzam) dan penerapan sanksi dalam pembentukan perilaku Islami 
santri berdasarkan perspektif pendidikan Islam. Data penelitian tidak disajikan dalam 
bentuk angka atau statistik, melainkan berupa teks, gagasan, dan pemikiran yang 
dianalisis secara mendalam. 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas sumber data primer dan sumber 
data sekunder. Sumber data primer meliputi buku-buku dan karya ilmiah yang 
membahas pendidikan Islam, budaya pesantren, disiplin (nidzam), sanksi, serta 
pembentukan karakter santri. Adapun sumber data sekunder berupa artikel jurnal 
ilmiah, hasil penelitian terdahulu, dan dokumen pendukung lain yang relevan dengan 
topik penelitian. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara 
sistematis dengan mengidentifikasi, mengkaji, dan mencatat informasi yang berkaitan 
dengan fokus penelitian. Literatur yang dipilih disesuaikan dengan relevansi tema, 
keakuratan sumber, serta keterkaitannya dengan kajian disiplin dan sanksi dalam 
konteks pesantren. 

Analisis data dilakukan menggunakan teknik deskriptif-analitis, yaitu dengan 
mendeskripsikan data yang telah dikumpulkan kemudian menganalisis dan 
menafsirkan isinya secara kritis. Data dikelompokkan berdasarkan tema-tema utama, 
meliputi penerapan budaya disiplin (nidzam), bentuk dan mekanisme sanksi, peran 
disiplin dan sanksi dalam pembentukan perilaku Islami santri, serta faktor pendukung 
dan penghambat penerapannya. Selanjutnya, hasil analisis ditafsirkan dengan 
menggunakan perspektif pendidikan Islam untuk memperoleh pemahaman yang 
komprehensif dan sistematis. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Penerapan Budaya Disiplin (Nidzam) di Pondok Pesantren 

Budaya disiplin (nidzam) merupakan elemen penting dalam sistem pendidikan 
di pondok pesantren yang mengatur kehidupan sehari-hari para santri. Disiplin tidak 
hanya dilihat sebagai ketaatan pada peraturan yang tertulis, tetapi juga sebagai cara 
hidup yang membentuk kebiasaan, sikap, serta karakter santri dalam aktivitas sehari-
hari. Dalam konteks pesantren, nidzam berfungsi sebagai sarana pembentukan 
karakter yang mengaitkan nilai-nilai agama dengan keteraturan dalam perilaku santri 
(Fauzi et al., 2019). 

Prihatin et al., (2025) Penerapan budaya disiplin di pesantren tampak melalui 
penjadwalan yang teratur dan berkesinambungan. Setiap kegiatan santri, mulai dari 
bangun pagi, beribadah, belajar, hingga waktu istirahat, diatur dengan jelas. Tujuan 
dari sistem ini adalah untuk melatih santri agar menghargai waktu, membangun 
rutinitas yang baik, serta menghindari sikap sembrono yang bisa mengganggu 



Ratu Alifah Nasyaa, Yana Kianshi Hasugian, Dini Fadhliyah Naiborhu, Muhammad Iqbal 

 

   1150 
         Vol. 02 No. 02 2025 

pembentukan karakter Islami. Selain disiplin waktu, Amrizal et al., (2020) mengatakan 
pesantren juga mengedepankan pentingnya disiplin dalam menjalankan ibadah 
sebagai bagian utama dari nidzam. Kewajiban untuk melaksanakan shalat berjamaah, 
mengikuti pembelajaran rutin, dan berpartisipasi dalam aktivitas keagamaan lainnya 
bertujuan untuk menanamkan nilai-nilai spiritual. Disiplin dalam ibadah tidak hanya 
menciptakan ketaatan terhadap ritual, tetapi juga membangkitkan kesadaran spiritual 
yang mempengaruhi sikap dan perilaku santri dalam kehidupan sehari-hari. 

Budaya disiplin di pesantren juga terlihat dari cara berpakaian dan etika 
penampilan santri. Aturan berpakaian yang rapi, sopan, dan sesuai dengan syariat 
bertujuan untuk membentuk adab, melestarikan martabat, dan menanamkan sikap 
sederhana. Ketentuan ini merupakan bagian dari pendidikan akhlak yang mendorong 
santri untuk menunjukkan identitas Islami dalam interaksi sosial di pesantren 
(Hasanudin et al., 2019). 

Nisa & Amin, (2023) Keberhasilan implementasi nidzam sangat bergantung 
pada peran kiai, ustadz, dan pengasuh pesantren sebagai panutan. Teladan ini menjadi 
metode utama dalam menanamkan disiplin karena santri cenderung mengikuti sikap 
dan perilaku pendidik mereka. Konsistensi dalam menerapkan aturan oleh pendidik 
memperkuat legitimasi nidzam dan meningkatkan kepatuhan santri yang didasari oleh 
kesadaran, bukan semata-mata karena paksaan. 

Penerapan budaya disiplin di pesantren juga didukung oleh sistem pengawasan 
yang melibatkan pengurus dan santri senior. Pola ini menumbuhkan rasa tanggung 
jawab bersama dan membangun budaya saling mengingatkan di seluruh anggota 
pesantren (Miftah et al., 2021). Oleh karena itu, disiplin tidak hanya bersifat satu arah 
dari atasan ke bawahan, tetapi juga berkembang menjadi nilai kolektif yang dijalani 
dalam komunitas pesantren. nidzam di pesantren berfungsi sebagai alat untuk 
menumbuhkan kemandirian para santri. Mereka dilatih untuk mengelola kebutuhan 
pribadi, menjaga kebersihan lingkungan, dan menyelesaikan tugas tanpa bergantung 
pada orang lain. Kebiasaan ini membangkitkan rasa tanggung jawab dan kesiapan 
santri untuk hidup mandiri dalam Masyarakat (Premadi, 2020). 

Hadisi et al., (2022) mengatakan bahwa Penerapan disiplin di pesantren 
bukanlah untuk membatasi kebebasan, melainkan sebagai bagian dari pendidikan 
yang berorientasi pada pembentukan sikap. Nidzam dirancang untuk membantu santri 
dalam mengendalikan diri dan membiasakan perilaku positif secara bertahap. Oleh 
karena itu, disiplin dilihat sebagai sarana tarbawiyah yang menyeimbangkan antara 
ketegasan aturan dan pendekatan pendidikan akhlak. Secara empiris, penerapan 
budaya disiplin di pesantren menunjukkan hasil yang positif terhadap perubahan 
perilaku santri. Santri yang sebelumnya mengalami kesulitan dalam mematuhi aturan 
kini mulai menunjukkan perkembangan dalam kepatuhan, keteraturan, dan kesadaran 
moral. Hal ini mencerminkan bahwa nidzam adalah suatu proses pendidikan jangka 
panjang yang menekankan pada pembiasaan dan konsistensi. 

Dapat disimpulkan bahwa penerapan disiplin di pesantren adalah sebuah 
pendekatan pendidikan yang komprehensif dan fokus pada pengembangan karakter 
santri yang sesuai dengan ajaran Islam. Dengan pengaturan waktu yang baik, 
ketekunan dalam beribadah, teladan dari pengajar, serta pengawasan yang terus-
menerus, nidzam berfungsi sebagai metode yang sukses dalam menanamkan nilai-nilai 
tanggung jawab, kemandirian, dan budi pekerti yang baik. Dengan cara ini, budaya 



Analisis Penerapan Budaya Disiplin (Nidzam) dan Sanksi…. 

 

1151 
         Vol. 02 No. 02 2025 

disiplin tidak hanya berperan dalam menentukan perilaku, tetapi juga sebagai dasar 
utama dalam membentuk sikap santri yang Islami. 
 
Bentuk dan Mekanisme Sanksi bagi Santri 

Dalam sistem pendidikan pesantren, hukuman menjadi elemen yang tak 
terpisahkan dari penerapan disiplin. Lebih dari sekadar sanksi, hukuman berperan 
sebagai alat pendidikan untuk menumbuhkan kesadaran dan tanggung jawab moral di 
kalangan santri. Jadi, penerapan hukuman selalu berkaitan dengan nilai-nilai 
pendidikan Islam yang menekankan perubahan perilaku ketimbang sekadar 
pembalasan (Lestari et al., 2024). Jenis hukuman di pesantren umumnya diberikan 
secara bertahap tergantung pada tingkat kesalahan yang diperbuat oleh santri. Untuk 
pelanggaran kecil, santri biasanya menerima sanksi berupa teguran lisan, nasihat, atau 
surat peringatan. Tujuannya adalah memberikan kesempatan bagi santri untuk 
merenungkan kesalahan yang sudah dilakukan tanpa memberikan tekanan mental 
yang berlebihan (Syarofi & Niam, 2025). 

Untuk kesalahan yang lebih berat, pesantren menerapkan hukuman mendidik, 
seperti tugas tambahan, kewajiban membersihkan area tertentu, atau pembatasan 
dalam beberapa aktivitas. Hukuman ini dirancang agar santri belajar bertanggung 
jawab atas tindakan mereka dan mengambil pelajaran moral dari konsekuensi yang 
mereka terima (Fauzi et al., 2019). Dengan demikian, hukuman berfungsi sebagai 
sarana untuk membentuk karakter dan disiplin. Sebaliknya, pelanggaran yang serius 
biasanya ditangani dengan cara yang lebih sistematis dan teratur. Santri mungkin 
dipanggil oleh pengurus atau pengasuh untuk mendapatkan pengarahan lanjutan, 
termasuk melibatkan orang tua bila diperlukan. Proses ini menunjukkan bahwa 
penerapan hukuman di pesantren tidak dilakukan dengan sembarangan, melainkan 
dengan pertimbangan pedagogis dan organisasi yang matang (Prihatin et al., 2025). 

Pelaksanaan hukuman di pesantren biasanya diawali dengan penjelasan 
tentang pelanggaran yang dilakukan. Santri diberi kesempatan untuk menyampaikan 
alasan atau konteks tindakan mereka sebelum sanksi diterapkan. Proses ini 
mencerminkan prinsip keadilan dalam pendidikan Islam, di mana keputusan diambil 
berdasarkan penilaian yang adil, bukan sekadar penghakiman yang represif. Peran 
pengurus dan santri senior dalam penerapan hukuman juga sangat krusial. Mereka 
bertindak sebagai wakil pengasuh dalam menegakkan aturan serta membimbing santri 
junior. Pendekatan ini membantu membentuk budaya tanggung jawab bersama dan 
mengajarkan nilai-nilai kepemimpinan serta keteladanan di lingkungan pesantren 
(Syarofi & Niam, 2025). 

Nisa & Amin, (2023) Dari sudut pandang pendidikan Islam, hukuman 
dipandang sebagai metode tarbiyah yang bertujuan untuk mereformasi jiwa dan 
meningkatkan akhlak. Oleh karena itu, penerapan hukuman selalu disertai dengan 
bimbingan dan nasihat spiritual agar santri dapat memahami makna di balik hukuman 
tersebut. Pendekatan ini sejalan dengan prinsip bahwa pendidikan harus 
mengintegrasikan aspek kognitif, emosional, dan moral secara seimbang. 

Penerapan hukuman yang tepat dan adil memiliki peran vital dalam 
menciptakan suasana pesantren yang teratur dan mendukung. Santri menjadi lebih 
berhati-hati dalam bertindak karena menyadari adanya konsekuensi yang jelas untuk 
setiap pelanggaran (Hasanudin et al., 2019). Dengan kata lain, hukuman berfungsi 
sebagai alat pengatur sosial yang menjaga kelangsungan budaya disiplin di dalam 



Ratu Alifah Nasyaa, Yana Kianshi Hasugian, Dini Fadhliyah Naiborhu, Muhammad Iqbal 

 

   1152 
         Vol. 02 No. 02 2025 

pesantren. Namun, keberhasilan hukuman sangat dipengaruhi oleh cara 
penyampaiannya. Hukuman yang melibatkan kekerasan fisik atau verbal bisa 
berdampak buruk bagi perkembangan psikologis santri. Oleh sebab itu, pesantren 
menekankan pentingnya pendekatan yang bersifat humanis dan edukatif dalam setiap 
proses penegakan aturan demi mencapai tujuan pembinaan yang diinginkan (Hadisi et 
al., 2022). 

Dapat dikatakan bahwa tipe dan cara penjatuhan hukuman kepada santri di 
pondok pesantren dirancang sebagai bagian dari proses pendidikan yang fokus pada 
peningkatan moral dan disiplin. Melalui sistem hukuman yang terstruktur, adil, dan 
dilengkapi dengan pengawasan, pesantren berupaya untuk membangun kesadaran 
etika serta rasa tanggung jawab pada santri. Dengan pendekatan yang adil dan 
berlandaskan pada nilai-nilai kemanusiaan, hukuman tidak hanya berfungsi untuk 
menegakkan aturan, melainkan juga sebagai metode yang efektif dalam membentuk 
perilaku Islami santri secara berkesinambungan. 
 
Peran Disiplin dan Sanksi dalam Pembentukan Perilaku Islami Santri 

Disiplin dan sanksi adalah dua metode pendidikan yang saling mendukung 
dalam pengembangan karakter santri yang Islami di pesantren. Disiplin berfungsi 
sebagai panduan perilaku untuk membantu santri menjalani hidup yang teratur, 
sedangkan sanksi berperan mengingatkan ketika ada pelanggaran terhadap norma 
yang ditetapkan. Keduanya saling terkait karena bertujuan membentuk karakter santri 
yang memiliki akhlak baik dan rasa tanggung jawab. Penerapan disiplin yang konsisten 
membantu santri membangun kebiasaan baik yang sejalan dengan ajaran Islam (Hadisi 
et al., 2022). Dengan menjalani kehidupan yang teratur, santri dilatih untuk memiliki 
pengendalian diri, mematuhi peraturan, dan melaksanakan ibadah dengan penuh 
kesadaran. Proses pembentukan kebiasaan ini menjadi dasar pengembangan perilaku 
Islami, yang tidak terjadi secara instan tetapi berkembang bertahap (Prihatin et al., 
2025). 

Sanksi berfungsi menegaskan penerapan disiplin tersebut. Ketika santri 
berbuat kesalahan, sanksi bertujuan mengingatkan bahwa setiap tindakan memiliki 
konsekuensi. Dengan adanya sanksi yang jelas dan terukur, santri belajar memahami 
batasan perilaku yang diperbolehkan di lingkungan pesantren, sehingga memupuk 
sikap hati-hati dan rasa tanggung jawab dalam bertindak(Lestari et al., 2024). Dalam 
sudut pandang pendidikan Islam, perilaku Islami tidak hanya dianalisis berdasarkan 
ketaatan pada aturan, tetapi juga dari kesadaran untuk berbuat baik. Disiplin dan 
sanksi menjadi alat eksternal yang mendorong munculnya kesadaran internal 
tersebut. Melalui proses ini, santri tidak hanya takut melanggar aturan, tetapi juga 
memahami nilai moral dan spiritual di balik setiap peraturan yang ada(Premadi, 
2020). 

Peran disiplin dalam pembentukan perilaku Islami juga terlihat dalam 
pelaksanaan ibadah dan tata krama sehari-hari santri. Ketekunan dalam menjalankan 
shalat berjamaah, mengikuti pengajian, dan menjaga etika bersosialisasi membentuk 
pola perilaku yang selaras dengan ajaran Islam(Hadisi et al., 2022). Kebiasaan ini pun 
tertanam dalam diri santri dan menjadi bagian dari karakter mereka yang akan terus 
dibawa bahkan setelah meninggalkan pesantren. Sanksi yang diterapkan dengan cara 
yang mendidik juga meningkatkan pemahaman tentang nilai-nilai tersebut. Saat sanksi 
disertai nasihat dan pembinaan, santri diajak untuk merenungi kesalahan mereka dan 



Analisis Penerapan Budaya Disiplin (Nidzam) dan Sanksi…. 

 

1153 
         Vol. 02 No. 02 2025 

melakukan perbaikan. Pendekatan ini menjadikan sanksi sebagai alat refleksi yang 
mendukung perkembangan moral dan spiritual santri, bukan sekadar sebagai 
hukuman yang menekan (Fauzi et al., 2019). 

Interaksi antara disiplin dan sanksi juga berkontribusi pada pembentukan 
budaya pesantren yang mendukung pendidikan akhlak. Lingkungan yang teratur dan 
terencana menciptakan suasana belajar yang aman dan nyaman, memungkinkan santri 
lebih fokus dalam mengembangkan diri (Miftah et al., 2021). Di dalam suasana seperti 
ini, nilai-nilai Islami lebih mudah disampaikan dan dipahami bersama. Perilaku Islami 
yang ditunjukkan santri melalui disiplin dan sanksi tidak hanya tercermin dari 
kepatuhan terhadap aturan pesantren, tetapi juga dari sikap sosial mereka. Santri 
menjadi lebih menghargai orang lain, mampu menahan diri dari sikap negatif, serta 
menunjukkan sikap sopan dan bertanggung jawab. Ini mengindikasikan bahwa disiplin 
dan sanksi berperan dalam membangun akhlak sosial yang sesuai dengan ajaran Islam 
(Lestari et al., 2024). 

Konsistensi penerapan disiplin dan sanksi adalah aspek penting untuk 
mencapai keberhasilan. Ketika peraturan ditegakkan dengan adil dan tanpa pilih kasih, 
santri akan memandang disiplin sebagai kebutuhan bersama, bukan sebagai beban 
(Lestari et al., 2024). Sebaliknya, ketidakkonsistenan dapat mengurangi efektivitas 
panduan dan menghalangi proses pengembangan perilaku Islami. Selain itu, peranan 
pendidikan yang dilakukan oleh para guru memiliki dampak yang besar dalam 
membentuk perilaku para santri. Disiplin yang disertai hukuman dan contoh yang baik 
akan lebih mudah diterima oleh santri. Melalui contoh langsung dari pengasuh dan 
guru, santri dapat memahami bahwa ajaran Islam tidak hanya disampaikan tetapi juga 
diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari. Disiplin dan hukuman berfungsi 
sebagai metode pendidikan yang saling melengkapi untuk membentuk perilaku Islami 
santri. Keduanya mendukung santri dalam mencapai ketertiban di luar serta 
kesadaran dalam diri, sehingga pembentukan karakter tidak hanya sebatas pada 
ketaatan yang tampak, tetapi juga berkembang menjadi sikap hidup yang berlandaskan 
nilai-nilai Islam(Syarofi & Niam, 2025). 

Dapat disimpulkan bahwa peran disiplin dan hukuman dalam membentuk 
perilaku Islami santri sangat penting, karena keduanya merupakan alat untuk 
menanamkan kebiasaan, mengontrol, dan membangun moral. Disiplin menciptakan 
ketertiban dan kebiasaan positif, sedangkan hukuman menegaskan kesadaran akan 
tanggung jawab dan konsekuensi dari tindakan. Jika diimplementasikan secara 
konsisten, adil, dan dengan pendekatan yang berperikemanusiaan, disiplin dan 
hukuman tidak hanya menciptakan ketertiban di pesantren, tetapi juga menghasilkan 
santri yang berakhlak Islami dan siap menerapkan nilai-nilai tersebut dalam 
kehidupan bermasyarakat. 
 
Faktor Pendukung dan Penghambat 

Budaya disiplin (nidzam) dan penerapan sanksi merupakan unsur penting 
dalam upaya membentuk perilaku islami santri. Disiplin dalam konteks pendidikan 
Islam tidak hanya berkaitan dengan kepatuhan terhadap peraturan, tetapi juga 
menyangkut proses pembiasaan nilai-nilai keislaman yang dilakukan secara terus-
menerus. Melalui disiplin, santri diarahkan untuk memiliki sikap tanggung jawab, 
kesadaran moral, serta kemampuan mengendalikan diri dalam menjalani kehidupan 
sehari-hari. Oleh karena itu, keberhasilan penerapan budaya disiplin sangat 



Ratu Alifah Nasyaa, Yana Kianshi Hasugian, Dini Fadhliyah Naiborhu, Muhammad Iqbal 

 

   1154 
         Vol. 02 No. 02 2025 

dipengaruhi oleh berbagai faktor yang mendukung maupun yang menghambat proses 
tersebut. 

Salah satu faktor yang mendukung penerapan budaya disiplin adalah 
keberadaan aturan atau nidzam yang disusun secara jelas dan sistematis. Aturan ini 
menjadi pedoman bagi santri dalam menentukan sikap dan perilaku yang sesuai 
dengan nilai-nilai Islam. Dengan adanya nidzam yang tegas namun terarah, santri 
memiliki acuan yang pasti mengenai kewajiban dan larangan yang harus dipatuhi. Hal 
ini membantu menciptakan keteraturan serta menanamkan pemahaman bahwa 
disiplin merupakan bagian dari pembentukan akhlak, bukan sekadar tuntutan 
administratif. Selain itu, konsistensi dalam penerapan aturan dan sanksi juga menjadi 
faktor penting dalam mendukung terbentuknya perilaku disiplin. Ketika aturan 
diterapkan secara adil dan tidak berubah-ubah, santri cenderung lebih menghargai dan 
menerima disiplin sebagai bagian dari proses pendidikan. Sanksi yang diberikan pun 
berfungsi bukan untuk menghukum secara keras, melainkan untuk membina dan 
menyadarkan santri atas kesalahan yang dilakukan. Dengan pendekatan seperti ini, 
sanksi menjadi sarana pembelajaran yang mendorong santri untuk memperbaiki diri 
dan tidak mengulangi pelanggaran yang sama. 

Penerapan penghargaan (reward) juga memiliki peran dalam memperkuat 
budaya disiplin. Reward diberikan sebagai bentuk apresiasi terhadap santri yang 
menunjukkan perilaku disiplin dan kepatuhan terhadap aturan. Penghargaan tersebut 
dapat berupa pujian, kepercayaan, maupun bentuk pengakuan lainnya yang bersifat 
mendidik. Dengan adanya reward, santri merasa bahwa perilaku positif yang mereka 
lakukan memiliki nilai, sehingga muncul motivasi untuk mempertahankan dan 
meningkatkan kedisiplinan dalam diri mereka. Lingkungan pendidikan yang tertata 
dan terjadwal turut mendukung keberhasilan penerapan disiplin. Kegiatan yang 
berlangsung secara teratur membantu santri membangun kebiasaan hidup disiplin 
dalam berbagai aspek kehidupan. Melalui pembiasaan ini, disiplin tidak lagi dirasakan 
sebagai tekanan, melainkan menjadi bagian dari rutinitas yang dijalani secara sadar. 
Lingkungan yang kondusif juga memudahkan proses pengawasan serta memperkuat 
internalisasi nilai-nilai kedisiplinan. 

Namun demikian, penerapan budaya disiplin dan sanksi tidak lepas dari 
berbagai hambatan. Salah satu faktor penghambat yang sering muncul adalah 
perbedaan latar belakang santri. Santri datang dari lingkungan keluarga dan kebiasaan 
yang berbeda-beda, sehingga tingkat pemahaman dan kesiapan mereka dalam 
menerima disiplin juga tidak sama. Kondisi ini menyebabkan sebagian santri 
membutuhkan waktu lebih lama untuk menyesuaikan diri dengan aturan yang berlaku. 
Pengaruh lingkungan luar juga menjadi tantangan dalam pembentukan perilaku 
disiplin. Perkembangan teknologi dan media sosial membawa berbagai nilai yang tidak 
selalu sejalan dengan prinsip kedisiplinan dan akhlak islami. Apabila santri tidak 
memiliki kontrol diri yang kuat, pengaruh tersebut dapat melemahkan kepatuhan 
terhadap aturan dan menghambat proses internalisasi nilai disiplin. Selain itu, rasa 
jenuh terhadap rutinitas kegiatan yang padat dapat memengaruhi tingkat kedisiplinan 
santri. Aktivitas yang berlangsung secara terus-menerus berpotensi menimbulkan 
kelelahan fisik dan mental, sehingga santri terkadang menunjukkan perilaku kurang 
disiplin. Hambatan lainnya juga dapat muncul dari penerapan reward dan punishment 
yang kurang tepat, seperti reward yang berlebihan atau punishment yang tidak disertai 
pembinaan, sehingga tujuan pendidikan disiplin tidak tercapai secara optimal. 



Analisis Penerapan Budaya Disiplin (Nidzam) dan Sanksi…. 

 

1155 
         Vol. 02 No. 02 2025 

Analisis Pendidikan Islam terhadap Displin dan Sanksi 
Pendidikan Islam menempatkan disiplin sebagai salah satu pilar utama dalam 

pembentukan karakter dan perilaku peserta didik. Disiplin dalam perspektif 
pendidikan Islam tidak hanya dimaknai sebagai kepatuhan terhadap aturan tertulis, 
tetapi lebih jauh dipahami sebagai proses pembinaan akhlak yang berorientasi pada 
pembentukan kesadaran diri. Melalui disiplin, peserta didik dilatih untuk mengenali 
batasan perilaku, memahami tanggung jawab, serta membiasakan diri hidup tertib 
sesuai dengan nilai-nilai keislaman. Oleh karena itu, disiplin memiliki posisi strategis 
dalam mencapai tujuan pendidikan Islam yang menekankan keseimbangan antara 
aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik. 

Dalam kajian pendidikan Islam, aturan atau tata tertib dipandang sebagai 
instrumen pendidikan yang memiliki nilai moral dan spiritual. Tata tertib tidak 
sekadar berfungsi sebagai alat kontrol, tetapi sebagai pedoman yang mengarahkan 
peserta didik menuju perilaku yang lebih baik. Aturan yang disusun secara jelas dan 
diterapkan secara konsisten membantu peserta didik memahami konsekuensi dari 
setiap tindakan yang dilakukan. Dengan demikian, disiplin berfungsi sebagai sarana 
pembelajaran yang menanamkan nilai tanggung jawab dan kesadaran hukum dalam 
kehidupan sehari-hari. Pendidikan Islam juga menekankan bahwa disiplin harus 
dibangun melalui proses pembiasaan yang berkelanjutan. Pembiasaan ini dilakukan 
melalui rutinitas kegiatan yang terstruktur dan berulang, sehingga peserta didik 
terbiasa menjalani aktivitas sesuai dengan aturan yang berlaku. Proses pembiasaan ini 
bertujuan agar disiplin tidak dirasakan sebagai beban, melainkan sebagai kebutuhan 
pribadi. Ketika disiplin telah menjadi kebiasaan, peserta didik akan menunjukkan 
kepatuhan secara sukarela tanpa harus selalu diawasi. 

Sanksi dalam pendidikan Islam dipahami sebagai bagian dari proses koreksi 
dan pembinaan perilaku. Sanksi diberikan ketika peserta didik melakukan 
pelanggaran terhadap aturan sebagai bentuk tanggung jawab atas tindakan yang 
dilakukan. Namun, pendidikan Islam menegaskan bahwa sanksi tidak boleh bersifat 
menghukum secara berlebihan atau merendahkan martabat peserta didik. Sanksi 
harus diberikan secara proporsional, adil, dan disesuaikan dengan tingkat kesalahan 
yang dilakukan agar tujuan pendidikan tetap tercapai. Dalam penerapan sanksi, 
pendidikan Islam menekankan pentingnya pendekatan edukatif dan humanis. Sanksi 
tidak hanya berupa hukuman fisik atau administratif, tetapi harus disertai dengan 
nasihat, pembinaan, dan penjelasan mengenai kesalahan yang dilakukan. Pendekatan 
ini bertujuan agar peserta didik mampu merefleksikan perilaku yang keliru dan 
memahami dampaknya, sehingga muncul kesadaran untuk memperbaiki diri. Dengan 
demikian, sanksi berfungsi sebagai sarana pembelajaran moral yang mendorong 
perubahan perilaku secara berkelanjutan. 

Selain sanksi, pendidikan Islam juga mengenal konsep penghargaan sebagai 
penguat perilaku disiplin. Penghargaan diberikan kepada peserta didik yang 
menunjukkan kepatuhan dan konsistensi dalam menjalankan aturan. Pemberian 
penghargaan ini bertujuan untuk menumbuhkan motivasi, rasa percaya diri, serta 
sikap positif terhadap disiplin. Namun, pendidikan Islam menekankan bahwa 
penghargaan tidak boleh menjadi tujuan utama perilaku disiplin, melainkan hanya 
sebagai stimulus awal agar peserta didik terdorong untuk mempertahankan perilaku 
baik. Analisis terhadap berbagai kajian menunjukkan bahwa efektivitas disiplin dan 
sanksi sangat dipengaruhi oleh konsistensi penerapannya. Ketika aturan dan sanksi 



Ratu Alifah Nasyaa, Yana Kianshi Hasugian, Dini Fadhliyah Naiborhu, Muhammad Iqbal 

 

   1156 
         Vol. 02 No. 02 2025 

diterapkan secara adil tanpa pilih kasih, peserta didik akan memandang tata tertib 
sebagai sesuatu yang memiliki wibawa. Konsistensi ini membantu membangun 
kepercayaan peserta didik terhadap sistem pendidikan yang berlaku. Sebaliknya, 
penerapan aturan yang tidak konsisten dapat menurunkan tingkat kepatuhan dan 
melemahkan internalisasi nilai disiplin. 

Pendidikan Islam juga menempatkan keteladanan sebagai faktor penting dalam 
pembentukan disiplin. Perilaku pendidik yang disiplin, bertanggung jawab, dan 
konsisten dalam menjalankan aturan menjadi contoh nyata bagi peserta didik. 
Keteladanan ini memiliki pengaruh besar karena peserta didik cenderung meniru 
perilaku yang mereka lihat secara langsung. Dengan adanya keteladanan, nilai disiplin 
dapat ditanamkan secara alami tanpa harus selalu disertai sanksi. Kepatuhan peserta 
didik terhadap tata tertib dalam perspektif pendidikan Islam merupakan wujud dari 
keberhasilan proses pembinaan disiplin. Kepatuhan tidak hanya bersifat formal, tetapi 
juga mencerminkan kesadaran moral dan tanggung jawab pribadi. Peserta didik yang 
patuh terhadap aturan sekolah cenderung memiliki kemampuan mengendalikan diri 
dan menghargai norma sosial. Hal ini menunjukkan bahwa disiplin dalam pendidikan 
Islam memiliki dampak jangka panjang terhadap perilaku peserta didik di masyarakat. 

Namun demikian, pendidikan Islam juga mengakui adanya berbagai tantangan 
dalam penerapan disiplin dan sanksi. Perbedaan latar belakang keluarga, kebiasaan 
lingkungan, serta pengaruh teknologi dan media sosial dapat memengaruhi sikap dan 
perilaku peserta didik. Tantangan ini menuntut adanya pendekatan yang fleksibel dan 
berkelanjutan agar disiplin tidak dipahami sebagai tekanan, tetapi sebagai kebutuhan 
untuk membentuk karakter yang baik. Dalam menghadapi tantangan tersebut, 
pendidikan Islam menekankan pentingnya penguatan nilai spiritual dan moral. 
Pembelajaran pendidikan agama Islam berperan sebagai landasan dalam membentuk 
kesadaran peserta didik mengenai makna disiplin dan tanggung jawab. Melalui 
pemahaman nilai keagamaan, peserta didik diharapkan mampu menginternalisasi 
disiplin sebagai bagian dari ibadah dan pengabdian kepada Allah SWT, bukan sekadar 
kewajiban institusional. Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa 
pendidikan Islam memandang disiplin dan sanksi sebagai instrumen pembinaan 
karakter yang saling melengkapi. Disiplin berfungsi sebagai proses pembiasaan nilai, 
sanksi sebagai alat koreksi yang mendidik, dan penghargaan sebagai penguat perilaku 
positif. Apabila diterapkan secara konsisten, adil, dan berlandaskan nilai-nilai Islam, 
disiplin dan sanksi dapat membentuk peserta didik yang berakhlak mulia, bertanggung 
jawab, dan memiliki kesadaran moral yang kuat. 
 
SIMPULAN 

Berdasarkan hasil kajian, dapat disimpulkan bahwa budaya disiplin (nidzam) 
dan penerapan sanksi memiliki peran yang signifikan dalam pembentukan perilaku 
Islami santri di pondok pesantren. Budaya disiplin tidak hanya berfungsi sebagai 
aturan formal yang mengatur kehidupan santri, tetapi juga sebagai proses pendidikan 
yang menanamkan kebiasaan positif, tanggung jawab, dan kesadaran moral yang 
berlandaskan nilai-nilai Islam. Melalui pengaturan waktu yang terstruktur, 
pembiasaan ibadah, keteladanan pendidik, serta sistem pengawasan yang 
berkelanjutan, nidzam menjadi sarana efektif dalam membentuk karakter santri yang 
tertib dan berakhlak Islami. 



Analisis Penerapan Budaya Disiplin (Nidzam) dan Sanksi…. 

 

1157 
         Vol. 02 No. 02 2025 

Penerapan sanksi dalam lingkungan pesantren juga memiliki fungsi edukatif 
dan korektif. Sanksi diterapkan secara bertahap, proporsional, dan disertai dengan 
pembinaan serta nasihat, sehingga tidak bersifat represif, melainkan mendukung 
proses perbaikan perilaku santri. Dalam konteks pendidikan Islam, sanksi berperan 
sebagai instrumen tarbiyah yang membantu santri memahami konsekuensi dari setiap 
tindakan serta menumbuhkan rasa tanggung jawab dan pengendalian diri. 

Interaksi antara disiplin dan sanksi menunjukkan bahwa keduanya saling 
melengkapi dalam membentuk perilaku Islami santri. Disiplin membangun 
keteraturan dan kebiasaan baik, sementara sanksi menegaskan batasan norma serta 
mendorong refleksi moral. Keberhasilan penerapan disiplin dan sanksi dipengaruhi 
oleh berbagai faktor pendukung, seperti kejelasan aturan, konsistensi penerapan, 
keteladanan pendidik, lingkungan pesantren yang kondusif, serta sistem penghargaan 
yang mendidik. Adapun faktor penghambatnya meliputi perbedaan latar belakang 
santri, pengaruh lingkungan luar, serta kejenuhan terhadap rutinitas kegiatan. 

Dengan demikian, budaya disiplin (nidzam) dan sanksi yang diterapkan secara 
konsisten, adil, dan humanis terbukti berkontribusi dalam membentuk santri yang 
memiliki perilaku Islami, berakhlak mulia, dan bertanggung jawab. Kesimpulan ini 
menegaskan bahwa disiplin dan sanksi bukan sekadar alat pengendalian, melainkan 
bagian integral dari sistem pendidikan pesantren yang berorientasi pada pembinaan 
karakter dan kesiapan santri dalam kehidupan bermasyarakat. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Amrizal, muhammad ali, Fuad, N., & Karnati, N. (2020). Manajemen Pembinaan Akhlak 

di Pesantren Muhamad. Jurnal Basicedu, 5(5), 3(2), 524–532. 
https://journal.uii.ac.id/ajie/article/view/971 

Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel Ilmiah 
dan Tugas Akhir. Yogyakarta: K-Media. 

Fauzi, A., Kholifah, S., & Fitrianita, T. (2019). Pengetahuan sebagai alat kuasa 
penundukan santri. Oetoesan-Hindia: Telaah Pemikiran Kebangsaan, 1(1), 13–20. 
https://doi.org/10.34199/oh.1.1.2019.002 

Hasanudin, H., Kusnawan, D., & Sadiah, D. (2019). Manajemen Strategik Pondok 
Pesantren Dalam Upaya Membentuk Santri Yang Berkarakter. Tadbir: Jurnal 
Manajemen Dakwah, 4(3), 305–322. https://doi.org/10.15575/tadbir.v4i3.1861 

Hadisi, L., Musthan, Z., Gazali, R., Herman, & Zur, S. (2022). PERAN PESANTREN DALAM 
PEMBENTUKAN KARAKTER KEDISIPLINAN SANTRI DI PONDOK PESANTREN 
MODERN GONTOR 7 RIYADHATUL MUJAHIDIN KABUPATEN KONAWE 
SELATAN. Suparyanto Dan Rosad (2015, 11(3), 55–64. 
https://doi.org/10.30868/ei.v11i01.2955 

Lestari, H., Hartati, S., & Anwar, M. (2024). Penerapan Punishment Sebagai Upaya 
Pembentukan Prilaku Disiplin Sholat Berjamaah Santri Putri Pondok Pesantren 
Hidayatul Mubtadiin Jati Agung Lampung Selatan. Journal on Education, 6(4), 
18933–18940. https://doi.org/10.31004/joe.v6i4.5869 

Miftah, M., Hidayatullah, S., & Aisyah, S. (2021). Penerapan Sanksi Bagi Santri 
Bermasalah Di Pondok Pesantren Nurul Jadid Perspektif Teori Penegakan Hukum 
Lawrence M. Friedman. At-Turost : Journal of Islamic Studies, 8(2), 179–188. 
https://doi.org/10.52491/at.v8i2.67 

Nisa, H., & Amin, A. (2023). PENDIDIKAN KARAKTER PADA PONDOK PASANTREN 



Ratu Alifah Nasyaa, Yana Kianshi Hasugian, Dini Fadhliyah Naiborhu, Muhammad Iqbal 

 

   1158 
         Vol. 02 No. 02 2025 

MODERN ISLAM ASSALAAM SURAKARTA. 2(5), 569–578. 
Premadi, R. (2020). IMPLEMENTASI PENDIDIKAN KARAKTER MELALUI BUDAYA 

DISIPLIN DI PESANTREN DAARUL ANBA BANTARGEDANG. Jurnal Pendidikan 
Islam, 1(3), 327–346. 
https://doaj.org/article/1e8aebf063e94d09a7eb93f04cf4b8fd 

Prihatin, N. A., Setiawati, E., & Sunarti. (2025). Implementasi Eco-Pesantren Sebagai 
Budaya Sekolah Menuju Education For Sustainable Development di PPM 
Baitussalam. Selami Ips, 18(2), 248–259. 
https://doi.org/10.36709/selami.v18i2.119 

Syarofi,  ahmad muhtar, & Niam,  wildan ulin. (2025). Ta’zir Uang pada Santri di Pondok 
Pesantren Perspektif Hukum Islam (Studi kasus di Pondok Pesantren Al-Bukhori 
Ganjaran Gondanglegi Malang). 3. 
https://doi.org/https://doi.org/10.59246/aladalah.v2i4 

Demilia, F., & Rozie, F. (2023). Pola penerapan sanksi berjenjang sebagai upaya 
pembentukan karakter disiplin belajar siswa kelas II SDN Mundusewu III 
Jombang. Journal of Education for All, 1(3), 195–204. 
https://doi.org/10.61692/edufa.v1i3.53 

Dilla, R., Jalil, Z. A., & Musfiana, M. (2023). Strategi kepala sekolah dalam meningkatkan 
kedisiplinan siswa. Economica Didactica, 4(2), 1–9. 
https://doi.org/10.17529/jed.v4i2.34578 

Romlah, S. (2021, January 8). Cara mengetahui mahasiswi yang melanggar peraturan. 
Gymnastiar, A. (2015). 5 disiplin kunci kekuatan dan kemenangan. Bandung: Emqies 

Publishing. 
Alfansyur, A. H. (2021). Peran budaya sekolah dalam pembentukan sikap disiplin siswa 

kelas X MAN 3 Kota Palembang. Jurnal Sikola: Jurnal Kajian Pendidikan dan 
Pembelajaran, 12(4), 126–131. 

Maulana, M. Y. (2020). Penerapan pendidikan kedisiplinan dalam mengembangkan 
kecerdasan interpersonal. UIN Sunan Ampel Surabaya. 

Syahri, A. (2019). Pendidikan karakter berbasis sistem Islamic Boarding School. Malang: 
Literasi Nusantara Abadi. 

Nawawi, H. (1993). Pendidikan dalam Islam. Surabaya: Al-Ikhlas. 
Ramayulis. (2005). Metodologi pendidikan agama Islam. Jakarta: Kalam Mulia. 


