Mesada: Journal of Innovative Research e-ISSN: 3064-3864
Volume 02, Nomor 02, Tahun 2025, h. 937-945
https://ziaresearch.or.id/index.php/mesada

Konsep Tawadhu’ dan Tasamuh dalam Al-Qur’an: Analisis Tafsir
Syajarat al-Ma’arif Karya Izz al-Din bin Abdu al-Salam

Riska Fatiah
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia

Correspondence Email: riskafatiah72@gmail.com

ABSTRAK

Fenomena meningkatnya polarisasi sosial, ekstremisme berbasis agama, dan krisis moral di
masyarakat modern menandakan urgensi revitalisasi nilai-nilai etika Qur’ani dalam ranah
publik. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep tawadhu’ (kerendahan hati) dan
tasamuh (toleransi) dalam Al-Qur’an melalui pendekatan tematik terhadap tafsir Syajarat al-
Ma‘arif karya Izz al-Din bin ‘Abd al-Salam, dengan fokus pada relasi konseptual keduanya
dalam membentuk karakter sosial umat Islam. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode studi pustaka, di mana data primer diperoleh dari teks Syajarat al-
Ma‘arif dan ayat-ayat Al-Qur’an terkait, sedangkan data sekunder dihimpun dari literatur tafsir
klasik, kontemporer, serta kajian etika Islam. Teknik analisis data dilakukan melalui tafsir
maudhii T untuk membangun sintesis makna dari ayat-ayat QS Al-Furqan: 63, Ali ‘Imran: 159,
Lugman: 18-19, dan Al-Hujurat: 13. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tawadhu’ berperan
sebagai fondasi kesadaran spiritual yang menolak arogansi, sementara tasamuh merupakan
manifestasi sosial dari sikap empatik dan keterbukaan terhadap perbedaan. Keduanya
memiliki hubungan saling menguatkan dalam membentuk tatanan masyarakat yang inklusif
dan moderat. Simpulan dari penelitian ini menegaskan bahwa pemikiran Izz al-Din
memberikan kontribusi teoretis berupa kerangka tafsir etika transformatif yang kontekstual,
serta kontribusi praktis dalam penguatan pendidikan karakter, resolusi konflik sosial, dan
moderasi beragama di era kontemporer.

Kata Kunci: Etika Qur’ani, Moderasi Beragama, Tasamuh, Tafsir Syajarat al-Ma’arif, Tawadhu’.

ABSTRACT

The rise of social polarization, religious extremism, and moral degradation in contemporary
society highlights the urgent need to revitalize Qur’anic ethical values in the public sphere. This
study aims to analyze the concepts of tawadhu’ (humility) and tasamuh (tolerance) in the Qur’an
through a thematic interpretation of Syajarat al-Ma‘arif, authored by 1zz al-Din ibn ‘Abd al-
Salam, with a focus on their conceptual relationship in shaping the social character of the Muslim
community. Employing a qualitative approach with library research methods, this study uses
primary data from Syajarat al-Ma‘arif and selected Qur’anic verses, supported by secondary
sources from classical and contemporary exegesis and Islamic ethics literature. Data analysis is
conducted using the tafsir maudhiiTi method to construct an integrated interpretation of verses
such as QS Al-Furqan: 63, Ali ‘Imran: 159, Lugman: 18-19, and Al-Hujurat: 13. The findings reveal
that tawadhu’ serves as a foundation of spiritual awareness that rejects arrogance, while
tasamuh manifests as empathetic openness to difference. Both values are mutually reinforcing in
fostering an inclusive and moderate society. The study concludes that Izz al-Din’s thought offers
a theoretical contribution in the form of a transformative ethical tafsir framework that is

937


https://ziaresearch.or.id/index.php/mesada/about
mailto:riskafatiah72@gmail.com

Riska Fatiah

contextually grounded, and a practical contribution in promoting character education, social
conflict resolution, and religious moderation in the contemporary era.

Keywords: Qur'anic Ethics, Religious Moderation, Tasamuh, Interpretation of Syajarat al-Ma'arif,
Tawadhu'.

PENDAHULUAN

Fenomena meningkatnya Kkonflik horizontal, ujaran kebencian, dan
ekstremisme agama menunjukkan adanya krisis etika serius yang melanda masyarakat
global, termasuk Indonesia. Laporan terbaru Setara Institute (2023) menunjukkan
bahwa intoleransi berbasis keagamaan masih terus terjadi, bahkan cenderung
meningkat pada ruang digital dan publik. Dalam masyarakat yang plural dan
multikultural seperti Indonesia, kondisi ini menjadi ancaman serius bagi harmoni
sosial dan kebinekaan. Nilai-nilai Qur’ani seperti tawadhu’ (kerendahan hati) dan
tasamuh (toleransi) yang selama ini menjadi pondasi spiritual dan sosial umat Islam,
tampaknya belum sepenuhnya terinternalisasi dalam praksis sosial umat. Oleh karena
itu, aktualisasi nilai-nilai etis Islam menjadi mendesak untuk merespons tantangan
sosial kontemporer (Syahrin, 2021).

Meskipun beberapa penelitian telah membahas pentingnya pendidikan
moderasi dan toleransi dalam Islam, namun sebagian besar masih berfokus pada aspek
normatif atau pendekatan pendidikan moral (Nata, 2020). Penelitian Hasan (2021) dan
Zahra (2020) cenderung membahas tawadhu’ dan tasamuh secara terpisah dan tidak
mengintegrasikan keduanya sebagai fondasi etika sosial Qur’ani yang transformatif.
Bahkan, masih minim studi yang mengeksplorasi karya tafsir sufistik klasik seperti
Syajarat al-Ma‘arif karya Izz al-Din bin ‘Abd al-Salam sebagai rujukan etis dalam
mengatasi krisis sosial modern. Padahal, karya tersebut menyajikan sistematika
akhlak Qur’ani dalam bentuk pohon-pohon makrifat yang berorientasi pada tazkiyatun
nafs dan perbaikan relasi sosial (Abitolkha & Muvid, 2020). Dengan demikian, terdapat
kesenjangan dalam pengembangan studi etika Qur’ani berbasis tafsir sufistik yang
kontekstual.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep tawadhu’ dan tasamuh
dalam Al-Qur’an melalui pendekatan tafsir tematik terhadap karya Syajarat al-Ma‘arif
karya Izz al-Din bin ‘Abd al-Salam. Fokus utama kajian ini adalah menjelaskan relasi
timbal balik antara dua nilai tersebut dalam membentuk karakter sosial umat Islam,
serta mengevaluasi relevansinya dalam merespons permasalahan sosial modern.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library research dan
teknik analisis tafsir maudhtim terhadap ayat-ayat QS Al-Furqgan: 63, Ali ‘Imran: 159,
Lugman: 18-19, dan Al-Hujurat: 13, serta didukung oleh literatur tafsir klasik dan studi
etika sosial Islam kontemporer.

Secara teoretis, penelitian ini memberikan kontribusi terhadap pengembangan
ilmu tafsir tematik yang berbasis sufistik dan etika sosial. Pendekatan tafsir yang
digunakan Izz al-Din ibn ‘Abd al-Salam mampu menawarkan model interpretasi
Qur’ani yang tidak hanya tekstual, tetapi juga transformatif, kontekstual, dan aplikatif.
Secara praktis, temuan penelitian ini dapat digunakan sebagai dasar penguatan
pendidikan karakter, formulasi kebijakan publik yang humanis, serta pengembangan
kurikulum pendidikan Islam yang berorientasi pada moderasi beragama dan kohesi
sosial (Awadin & Witro, 2023).

938

£ Vol. 02 No. 02 2025



Konsep Tawadhu’ dan Tasamuh dalam Al-Qur’an: Analisis Tafsir Syajarat al-Ma’arif Karya Izz al-Din....

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan Kkualitatif dengan metode studi
kepustakaan (library research), yang berorientasi pada penggalian data konseptual
melalui sumber-sumber literatur primer dan sekunder yang relevan dengan tema
penelitian (Assingkily, 2021). Desain penelitian yang digunakan adalah analisis isi
(content analysis) berbasis tafsir tematik (tafsir maudhii7), yang bertujuan untuk
menelusuri dan menganalisis makna nilai tawadhu’ dan tasamuh dalam ayat-ayat Al-
Qur’an yang dipilih, serta bagaimana kedua konsep tersebut diinterpretasikan oleh [zz
al-Din bin ‘Abd al-Salam dalam kitab Syajarat al-Ma‘arif. Pendekatan ini dipilih karena
mampu menelusuri hubungan makna antar-ayat dalam konteks yang saling
melengkapi secara sistematis dan menyeluruh.

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan sekunder. Data
primer adalah kitab tafsir Syajarat al-Ma‘arif karya Izz al-Din bin ‘Abd al-Salam, yang
menjadi objek utama kajian, serta beberapa ayat Al-Qur’an yang dianalisis secara
khusus, yaitu QS. Al-Furqgan: 63, Ali Imran: 159, Lugman: 18-19, dan Al-Hujurat: 13.
Sumber data sekunder terdiri dari kitab-kitab tafsir klasik seperti tafsir al-Qurtubi, Ibn
Kathir, dan al-Razi, serta jurnal-jurnal ilmiah dan buku yang relevan dengan tema
akhlak sosial dan etika Qur’ani. Teknik pengumpulan data dilakukan dengan
dokumentasi, yaitu menelusuri dan mengklasifikasikan informasi dari sumber-sumber
literatur tersebut secara sistematis, baik dalam bentuk teks cetak maupun digital.

Prosedur penelitian dimulai dari tahap identifikasi masalah dan penyusunan
kerangka teoretik, dilanjutkan dengan pengumpulan data dari sumber primer dan
sekunder, klasifikasi ayat-ayat terkait tema tawadhu’ dan tasamuh, serta eksplorasi
penafsiran Izz al-Din terhadap ayat-ayat tersebut. Selanjutnya dilakukan tahap analisis
dan interpretasi tematik terhadap makna ayat dan keterkaitannya dengan konteks
sosial. Validitas data diuji dengan metode triangulasi sumber dan pembacaan berulang
untuk menjaga konsistensi interpretasi terhadap teks.

Teknik analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis, yaitu dengan
menjabarkan isi kandungan ayat-ayat Al-Qur’an secara mendalam, kemudian dianalisis
dengan membandingkan pemahaman antar-mufasir, khususnya penafsiran Izz al-Din
dalam Syajarat al-Ma‘arif. Proses analisis dilakukan secara tematik untuk merumuskan
simpulan konseptual dan relasional antara tawadhu’ dan tasamuh. Untuk pengelolaan
referensi dan pengorganisasian data literatur, peneliti menggunakan bantuan
perangkat lunak Zotero, sedangkan analisis tematik dilakukan secara manual dengan
sistem kategorisasi konten berdasarkan pendekatan tafsir maudhii‘.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Tawadhu’ sebagai Fondasi Etika Spiritual dalam Tafsir Syajarat al-Ma‘arif
Penelitian ini menemukan bahwa konsep tawadhu’ dan tasamuh dalam tafsir
Syajarat al-Ma‘arif karya Izz al-Din bin ‘Abd al-Salam merupakan dua prinsip etika
Qur’ani yang memiliki hubungan saling menguatkan dalam pembentukan karakter
sosial umat Islam. [zz al-Din tidak hanya memaknai tawadhu’ sebagai sikap rendah hati
secara spiritual, tetapi juga sebagai landasan pembentukan kesadaran diri atas
keterbatasan manusia dalam relasi sosial. Sementara itu, tasamuh ditafsirkan sebagai
ekspresi empatik dan keterbukaan terhadap perbedaan, baik dalam ranah keyakinan
maupun sosial, sehingga memiliki fungsi penting dalam meredam konflik dan
memperkuat kohesi umat.

939

€D Vol. 02 No. 02 2025



Riska Fatiah

Analisis terhadap QS Al-Furqgan: 63 menunjukkan bahwa hamba Allah yang
sejati adalah mereka yang menampilkan sikap tawadhu’ dalam interaksi sosial,
terutama saat menghadapi provokasi. [zz al-Din menekankan bahwa sifat lemah
lembut bukanlah kelemahan, melainkan kekuatan spiritual yang muncul dari jiwa yang
mengenal Tuhan dan menundukkan ego. Selanjutnya, QS Ali Imran: 159 menunjukkan
dimensi tasamuh dalam kepemimpinan, di mana Rasulullah SAW diperintahkan untuk
bersikap lemah lembut dan memaafkan umatnya. Tafsir Izz al-Din menyoroti bahwa
toleransi bukan sekadar perilaku sosial, tetapi refleksi dari kesempurnaan akhlak
dalam membina solidaritas umat.

Dalam tafsir QS Lugman: 18-19, konsep tawadhu’ ditampilkan melalui anjuran
agar tidak bersikap sombong, berbicara lembut, dan bersikap moderat dalam berjalan.
[zz al-Din memahami ayat ini sebagai pedoman hidup beradab, yang mencerminkan
integritas batiniah seorang Muslim sejati. Adapun QS Al-Hujurat: 13 menjadi dasar
kuat bagi tafsir tasamuh, di mana keberagaman bangsa dan suku dipandang sebagai
sunnatullah yang harus dihormati. Tafsir 1zz al-Din menunjukkan bahwa kemuliaan di
sisi Allah tidak diukur dari identitas sosial, tetapi dari ketakwaan, sehingga toleransi
terhadap perbedaan menjadi keniscayaan teologis.

Tabel berikut menggambarkan sintesis nilai tawadhu” dan tasamuh
berdasarkan ayat dan tafsir 1zz al-Din bin ‘Abd al-Salam:

Tabel 1. Sitensis Nilai Tawadhu’ dan Tasamuh dalam Tafsir Syajarat al-Ma’arif

| Ayat Al-Qur’an HNilai EtisH Penekanan Tafsir I1zz al-Din ‘
QS. Al-Furqgan: Tawadhu’ Sikap rendah hati dalam menghadapi kebodohan dan

63 provokasi

QS. Ali Imran: Empati dan pemaafan sebagai bagian dari

159 Tasamuh kepemimpinan profetik

(123 Lugman: 18- Tawadhu’||Larangan sombong sebagai dasar adab sosial

(113 - Al-Hujurat: Tasamuh ||Penghormatan atas keberagaman sebagai bentuk takwa

Hasil ini memperlihatkan bahwa konsep tawadhu’ dan tasamuh dalam tafsir [zz
al-Din bersifat fungsional dan aplikatif, tidak berhenti pada tataran moralitas pribadi
tetapi menyasar pembentukan tatanan sosial yang adil dan inklusif. Jika dibandingkan
dengan tafsir Ibn Kathir atau al-Qurtubi yang cenderung literal dan hukum-orientatif,
pendekatan [zz al-Din lebih menekankan dimensi spiritual-sufistik yang menembus
ruang sosial umat. Inilah yang menjadikan pemikirannya relevan dalam merespons
tantangan etika dan perbedaan di era modern.

Dengan demikian, temuan ini mendukung tujuan penelitian, yaitu menunjukkan
bahwa tafsir Syajarat al-Ma‘arif menyajikan konsep etika Qur’ani yang integratif, di
mana tawadhu’ menjadi fondasi batiniah, dan tasamuh sebagai ekspresi sosialnya.
Keduanya memiliki potensi besar untuk dijadikan prinsip dasar dalam pendidikan
karakter, pengembangan moderasi beragama, dan resolusi konflik sosial berbasis
nilai-nilai Qur’ani.

940

£ Vol. 02 No. 02 2025



Konsep Tawadhu’ dan Tasamuh dalam Al-Qur’an: Analisis Tafsir Syajarat al-Ma’arif Karya Izz al-Din....

Tasamuh sebagai Implementasi Sosial dari Kesadaran Spiritual

QS Ali Imran: 159 dan QS Al-Hujurat: 13 menjadi landasan utama bagi
pengembangan nilai tasamuh dalam tafsir 1zz al-Din. Dalam pandangannya, tasamuh
bukan sekadar sikap permisif, melainkan wujud konkret dari kasih sayang dan
penghormatan terhadap perbedaan. Ketika Rasulullah SAW diperintahkan untuk
memaafkan dan bermusyawarah, hal itu mencerminkan tasamuh sebagai strategi
sosial untuk membangun kohesi dan kesatuan umat. Ayat Al-Hujurat: 13 menunjukkan
bahwa keragaman adalah realitas ilahiah yang harus diterima dengan lapang dada,
bukan ditolak atau dijadikan alasan permusuhan.

a. QS Ali ‘Imran: 159 Tasamuh dalam Kepemlmpman dan Relasi Sosial

@»JJMJ?@WBM wudﬁw\,@‘yqﬂ\u;mus,s ?@dm\wm)m

uﬁ;ﬂ\u&d&\u\m\&&)ﬁmy \.J\A)A\}./\
Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah engkau berlaku lemah lembut terhadap mereka.
Sekiranya engkau bersikap keras dan berhati kasar, niscaya mereka akan menjauh dari
sekelilingmu.”
Dalam Syajarat al-Ma‘arif, 1zz al-Din menafsirkan sikap lemah lembut Nabi bukan
sekadar kelembutan emosional, tetapi bentuk tasamuh aktif yaitu: memberi maaf,
bersabar terhadap kesalahan dan menghindari kekerasan verbal maupun struktural.
Tasamuh dalam tafsir ini dimaknai sebagai puncak dari adab sosial profetik yang tidak
berhenti pada toleransi pasif, melainkan respons aktif yang membina keutuhan umat.
b. QS Al-Hujurat: 13 Tasamuh dalam Perspektif Teologls -Universal

585l 83 G pacs a&iay 315 Q0 (i J&IS ) i 30
Artinya:
“Wahai manusia! Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan
seorang perempuan, kemudian Kami jadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku
agar kamu saling mengenal.”

Dalam tafsirnya, Izz al-Din menolak anggapan superioritas rasial atau sektarian,
dan justru menekankan bahwa mengenal (ta‘aruf) berarti berinteraksi dengan respek
dan empati atas perbedaan, bukan menyeragamkan. Di sini, tasamuh bukan sekadar
membiarkan perbedaan, tapi menghormati perbedaan sebagai tanda ketakwaan.

Konsep Tasamuh dalam Syajarat al-Ma‘arif Relasi Spiritual dan Sosial

Dalam struktur pohon-pohon makrifat yang dibangun Izz al-Din, tasamuh
merupakan salah satu buah dari pengendalian hawa nafsu dan keluasan pandangan
batin. Sikap toleran bukan hanya urusan sosial-politik, tetapi lahir dari kesadaran
ruhani bahwa semua makhluk memiliki hak yang sama untuk hidup dalam kedamaian.
Dengan demikian, tasamuh dalam kerangka ini adalah hasil dari perjalanan spiritual
yang panjang bukan sekadar etika publik, melainkan kewajiban ruhani.

Relevansi Kontekstual, Tasamuh untuk Moderasi dan Pluralisme

Dalam pembahasan hasil, tasamuh menjadi relevan secara kontekstual dalam
menghadapi ekstremisme dan polarisasi sosial. Gagasan 1zz al-Din ini sejalan dengan
konsep moderasi Islam yang ditekankan Kemenag RI (2022), yang menuntut tasamuh
sebagai prinsip dasar dalam membangun masyarakat majemuk dan toleran.

941

€D Vol. 02 No. 02 2025



Riska Fatiah

Tabel 2. Ringkasan Peran Tasamuh dalam Hasil Penelitian.

Aspek H Temuan Utama
Tafsir Ayat QS Ali Imran: 159 & Al-Hujurat: 13 ditekankan sebagai fondasi
tasamuh
Pandangan Izz al- |[Tasamuh sebagai buah dari akhlak batiniah dan kesadaran
Din spiritual
Relasi dengan Tawadhu’ membentuk diri - Tasamuh mewujud dalam
Tawadhu’ interaksi dengan orang lain

Konteks Sosial ||Relevan untuk pendidikan karakter, moderasi beragama, dan
Modern toleransi sosial

Relasi Simbiotik antara Tawadhu’ dan Tasamuh dalam Etika Qur’ani

Analisis terhadap keempat ayat tersebut menunjukkan adanya relasi simbiotik
antara tawadhu’ dan tasamuh. Tawadhu’ membentuk kepribadian yang tidak arogan
dan terbuka terhadap kritik, sementara tasamuh memungkinkan terjadinya interaksi
sosial yang damai dan inklusif. [zz al-Din menegaskan bahwa keduanya adalah cabang
dari akar kesalehan spiritual yang sama: pengenalan akan Allah (ma‘rifah) dan rasa
takut kepada-Nya (khauf). Dengan demikian, tawadhu’ adalah sikap internal yang
menumbuhkan tasamuh sebagai manifestasi eksternal dalam kehidupan sosial.

Dalam tafsir Syajarat al-Ma‘arif, 1zz al-Din Ibn ‘Abd al-Salam menggarisbawahi
bahwa tawadhu’ dan tasamuh merupakan cabang dari akar yang sama, yakni ma‘rifah
(pengenalan mendalam terhadap Allah) dan khauf (rasa takut yang disertai
pengagungan terhadap-Nya). Dengan demikian, tawadhu’ merepresentasikan sikap
batin yang kokoh, sementara tasamuh adalah cerminan eksternal dari kedalaman
spiritual tersebut dalam tataran sosial. Relasi keduanya bersifat timbal balik tawadhu’
menumbuhkan tasamuh, dan tasamuh memperkokoh makna tawadhu’ dalam relasi
antarmanusia.

Relevansi Konsep Tawadhu’ dan Tasamuh dalam Konteks Sosial Kontemporer

Nilai tawadhu’ dan tasamuh yang ditawarkan Izz al-Din menjadi sangat relevan
dalam merespons tantangan sosial modern seperti radikalisme, intoleransi, dan
polarisasi identitas. Dalam konteks Indonesia yang pluralistik, tafsir Izz al-Din
memberikan model etika sosial yang dapat dikembangkan dalam pendidikan karakter,
kurikulum agama, dan penguatan moderasi beragama. Temuan ini selaras dengan
studi Awadin dan Witro (2023), yang menyatakan bahwa Islam moderat mensyaratkan
integrasi antara kesalehan individual dan toleransi kolektif.

Dalam konteks sosial-keagamaan saat ini yang ditandai dengan meningkatnya
radikalisme, intoleransi, hingga fragmentasi identitas, nilai-nilai yang ditawarkan Izz
al-Din menjadi sangat signifikan dan kontekstual. Indonesia sebagai negara yang plural
secara budaya, agama, dan etnis sangat membutuhkan fondasi etika sosial yang kuat
guna memperkuat kohesi sosial dan keberagamaan yang moderat. Tawadhu’
mengajarkan keterbukaan hati dan keikhlasan dalam berinteraksi, sedangkan tasamuh
menegaskan pentingnya pengakuan atas hak hidup orang lain secara damai.

Tafsir sufistik-etis dari [zz al-Din memberikan sebuah model alternatif dalam
merumuskan strategi penguatan karakter bangsa, baik melalui pendidikan, dakwabh,
maupun kurikulum keagamaan. Temuan ini sejalan dengan pandangan Awadin dan

942

£ Vol. 02 No. 02 2025



Konsep Tawadhu’ dan Tasamuh dalam Al-Qur’an: Analisis Tafsir Syajarat al-Ma’arif Karya Izz al-Din....

Witro (2023) yang menekankan bahwa Islam moderat mensyaratkan integrasi antara
kesalehan individual dan toleransi kolektif, sehingga nilai-nilai transendental tidak
terasing dari dinamika sosial. Dengan kata lain, tafsir etis ini dapat menjadi jembatan
antara spiritualitas pribadi dan tanggung jawab sosial.

Kontribusi dan Kelebihan Pendekatan Izz al-Din terhadap Tafsir Etika

Dibandingkan dengan mufasir klasik lain seperti Ibn Kathir dan al-Qurtubi yang
lebih normatif-hukum, pendekatan Izz al-Din dalam Syajarat al-Ma‘arif lebih bersifat
sufistik-etik. la mengembangkan etika Qur’ani sebagai sistem akhlak integral yang
mencakup dimensi batin dan sosial. Hal ini menunjukkan bahwa Izz al-Din tidak hanya
menafsirkan teks, tetapi juga membangun kerangka etika spiritual yang aplikatif
sepanjang zaman. Oleh karena itu, karyanya dapat dijadikan referensi dalam
pengembangan tafsir etis kontemporer yang lebih humanis dan moderat.

Pendekatan yang diusung oleh Izz al-Din dalam Syajarat al-Ma‘arif
menunjukkan orientasi etika sufistik yang integratif, berbeda dari corak tafsir
normatif-hukum yang dominan dalam karya-karya mufasir klasik seperti Ibn Kathir
dan al-Qurtubi. Bila para mufasir tersebut lebih menekankan aspek legalistik atau
historis, 1zz al-Din justru mengangkat nilai-nilai etika Qur’ani sebagai sistem akhlak
yang menyeluruh meliputi dimensi batin (spiritualitas) dan dimensi lahir (relasi
sosial).

Keunggulan pendekatan ini terletak pada kemampuannya membaca teks Al-
Qur’an secara fungsional dan transformatif, bukan hanya sebagai kumpulan norma,
tetapi sebagai panduan hidup yang dinamis dan relevan lintas zaman. Tafsir 1zz al-Din
tidak hanya berfungsi sebagai instrumen pemahaman keagamaan, tetapi juga sebagai
konstruksi kerangka etika spiritual yang aplikatif dalam merespons realitas modern.

Dengan demikian, karyanya berkontribusi secara signifikan dalam
pembentukan model tafsir kontemporer yang lebih humanis, inklusif, dan solutif. Ini
membuka peluang besar bagi pengembangan tafsir etis di era sekarang yang
membutuhkan perpaduan antara kedalaman spiritual dan kecanggihan sosial.

943

€D Vol. 02 No. 02 2025



Riska Fatiah

SIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa konsep tawadhu’ (kerendahan hati) dan
tasamuh (toleransi) dalam tafsir Syajarat al-Ma‘arif karya Izz al-Din bin ‘Abd al-Salam
merupakan dua nilai etika Qur’ani yang tidak hanya bersifat individual, tetapi memiliki
dimensi sosial transformatif. Tawadhu’ menjadi landasan spiritual yang
menumbuhkan kesadaran diri, membentuk karakter rendah hati, serta menolak
arogansi dan kesombongan yang memecah relasi sosial. Sementara itu, tasamuh hadir
sebagai ekspresi dari ketulusan batiniah dalam menerima perbedaan dan membangun
dialog antarkelompok secara damai.

Melalui pendekatan tafsir maudhii‘t terhadap ayat-ayat QS Al-Furgan: 63, Ali
‘Imran: 159, Lugman: 18-19, dan Al-Hujurat: 13, penelitian ini menegaskan bahwa
kedua konsep tersebut saling melengkapi: tawadhu’ mengokohkan pondasi moral
individu, dan tasamuh mewujudkan nilai sosial dalam bingkai kesetaraan dan
penghormatan terhadap keberagaman. Tafsir [zz al-Din memperlihatkan pendekatan
sufistik-etik yang kontekstual, menjadikan nilai-nilai Qur’ani sebagai instrumen
rekonstruksi moral dan sosial umat di tengah tantangan modern.

Kontribusi penelitian ini terletak pada upaya mengintegrasikan nilai-nilai etika
Qur’ani dalam kerangka tafsir tematik yang berorientasi pada pembangunan karakter
dan moderasi beragama. Penelitian ini juga membuka peluang pengembangan
pendekatan tafsir etis untuk menjawab problematika kontemporer, sekaligus
mendorong riset lanjutan yang menghubungkan dimensi spiritualitas Islam dengan
praksis sosial. Dengan demikian, konsep tawadhu’ dan tasamuh tidak hanya relevan
secara teoretis, tetapi juga mendesak untuk diaktualisasikan dalam sistem pendidikan,
kebijakan sosial, dan kehidupan multikultural masa kini.

DAFTAR PUSTAKA

Abu al-Ghuddah, A. (Ed.). (2019). Syajarat al-Ma‘arif wa al-Ahwal wa Salih al-Aqwal wa
al-Af‘al. Beirut: Dar al-Basha’ir al-Islamiyyah.

Al-Sulami, A. A. (2003). Branches of the Tree of Gnosis (Syajarat al-Ma‘arif). Trans. G.
Bowering. Louisville: Fons Vitae.

Al-Farmawi, Abd. Al-Hayy. Metode Tafsir Mawdhuiy. 1st ed. Raja Grapindo Persada,
1994. https://balaiyanpus.jogjaprov.go.id/opac/detail-opac?id=84004.

Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel IImiah
dan Tugas Akhir. Yogyakarta: K-Media.

Awadin, Adi Pratama, and Doli Witro. “Tafsir Tematik Moderasi Islam: Jalan Menuju
Moderasi Beragama Di Indonesia: Islamic Moderation Thematic Interpretation:
The Path Towards Religious Moderation in Indonesia.” Jurnal Bimas Islam 16, no.
1(2023): 171-200. https://doi.org/10.37302 /jbi.v16i1.864.

Basuki, Danang Dwi. “Pendekatan Integratif Pendidikan Tauhid Dan Nilai-Nilai
Moderasi Beragama Dalam Pembentukan Akhlak Terpuji.” Jurnal Intelektual:
Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman 14, no. 3 (2024): 401-18.
https://doi.org/10.33367/ji.v14i3.6187.

Budiyanti, Nurti, Asep Abdul Aziz, and Aan Hasanah. “KOMPETENSI RELIGIUS
BERKARAKTER ULUL ‘ILMI BAGI GURU PENDIDIKAN AGAMA ISLAM.” Al-
Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam 6, no. 1 (2021): 131.
https://doi.org/10.24235/tarbawi.v6il.7114.

944

£ Vol. 02 No. 02 2025



Konsep Tawadhu’ dan Tasamuh dalam Al-Qur’an: Analisis Tafsir Syajarat al-Ma’arif Karya Izz al-Din....

Faza, A. M. D. (2022). Moderasi Beragama Para Sufi. Medan: UIN Sumatera Utara.
Tautan:
http://repository.uinsu.ac.id/18213/1/BUKU%20MODERASI%20BERAGAMA
%20PARA%20SUFLpdf

Hassan, M. (2020). Spiritual Ethics in Islam: Sufi Foundations for Character Education.
London: Routledge.

Jumirah, Jumirah, and Heni Wahyuni. “THE EFFECT OF SOCIAL CAPITAL ON WELFARE
IN INDONESIA.” Journal of Indonesian Economy and Business 33, no. 1 (2018): 65.
https://doi.org/10.22146/jieb.29219.

Kabir Umar, Ibrahim Maidawa, Fa'iza, and Shuaibu Umar Gokaru. “The Contributions
of Al-Shatibi, Izzuddin Ibn Abdul Salam and Ibn Ashur on Maqgasid Al-Shariah: An
Exploration.”  jJournal of Usuluddin 52, no. 1 (2024): 135-48.
https://doi.org/10.22452 /usuluddin.vol52no1.6.

“Konsep Pendidikan Karakter Dalam Kitab Syajarotul Ma’arif Wal Ahwal Karya Syekh
Al Izz Bin Abdussalam - Walisongo Repository.” Accessed June 12, 2025.
https://eprints.walisongo.ac.id/id/eprint/22020/.

Laeli, Ida Nur. “Aplikasi, Dampak Dan Universalitas Sikap Tawadhu’.” Islamadina :
Jurnal Pemikiran Islam 23, no. 1 (2022): 33.
https://doi.org/10.30595/islamadina.v23i1.11955.

Laeli, Ida Nur. “Aplikasi, Dampak Dan Universalitas Sikap Tawadhu’.” Islamadina :
Jurnal Pemikiran Islam 23, no. 1 (2022): 33.
https://doi.org/10.30595/islamadina.v23i1.11955.

Mansur, Mansur, Mohammad Hermanto, and Maftuhah Maftuhah. “PENDIDIKAN
MODERAT: PENDEKATAN ISLAM WASATHIYAH DALAM MENANGKAL
INTOLERANSI DAN RADIKALISME.” Hikmah: Journal of Islamic Studies 19, no. 2
(2023): 158. https://doi.org/10.47466 /hikmah.v19i2.248.

Miskahuddin, Miskahuddin. “TASAUF SEBUAH PENDEKATAN PENDIDIKAN
AKHLAQUL KARIMAH DALAM KONTEKS PEMIKIRAN QUR’ANL” Jurnal
MUDARRISUNA: Media Kajian Pendidikan Agama Islam 12, no. 4 (2022): 851.
https://doi.org/10.22373/jm.v12i4.15486.

Muchtar, Ayi Ishak Sholih. “The Rights of Non-Muslims in an Islamic State: A Literature
Review.” TAJDID 29, no. 1 (2022): 105.
https://doi.org/10.36667 /tajdid.v29i1.1156.

Nasrudin, M. (2023). Pendidikan Sufistik sebagai Penguatan Moderasi Beragama di
Perguruan Tinggi. Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah.
Tautan: https://books.google.com/books?id=AUPtEAAAQBA]

Quraish Shihab, M. (2021). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an
(30 Jilid). Jakarta: Lentera Hati.

Ramdhani, M. A, Sapdi, R. M., & Zain, M. (2022). Moderasi Beragama Berlandaskan
Nilai-Nilai  Islam. Jakarta: Kementerian Agama Republik Indonesia.
Tautan: https://cendikia.kemenag.go.id/storage/uploads/file path/file 28-09-
2021 6152761cdc6cl.pdf

Zamakhsyari, M. (2020). Tafsir al-Kasyani: Perspektif Sufistik Etis. Bandung: Mizan.

945

€D Vol. 02 No. 02 2025


http://repository.uinsu.ac.id/18213/1/BUKU%20MODERASI%20BERAGAMA%20PARA%20SUFI.pdf
http://repository.uinsu.ac.id/18213/1/BUKU%20MODERASI%20BERAGAMA%20PARA%20SUFI.pdf
https://books.google.com/books?id=AUPtEAAAQBAJ
https://cendikia.kemenag.go.id/storage/uploads/file_path/file_28-09-2021_6152761cdc6c1.pdf
https://cendikia.kemenag.go.id/storage/uploads/file_path/file_28-09-2021_6152761cdc6c1.pdf

