
 

 
 

 
Mesada: Journal of Innovative Research 

Volume 02, Nomor 02, Tahun 2025, h. 937-945 
https://ziaresearch.or.id/index.php/mesada 

 
e-ISSN: 3064-3864 

 

 
 

937 
 

Konsep Tawadhu’ dan Tasamuh dalam Al-Qur’an: Analisis Tafsir 
Syajarat al-Ma’arif Karya Izz al-Din bin Abdu al-Salam 
 
Riska Fatiah 
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 
 
Correspondence Email: riskafatiah72@gmail.com 

ABSTRAK 
Fenomena meningkatnya polarisasi sosial, ekstremisme berbasis agama, dan krisis moral di 
masyarakat modern menandakan urgensi revitalisasi nilai-nilai etika Qur’ani dalam ranah 
publik. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep tawadhu’ (kerendahan hati) dan 
tasamuh (toleransi) dalam Al-Qur’an melalui pendekatan tematik terhadap tafsir Syajarat al-
Maʿārif karya Izz al-Dīn bin ʿAbd al-Salām, dengan fokus pada relasi konseptual keduanya 
dalam membentuk karakter sosial umat Islam. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif dengan metode studi pustaka, di mana data primer diperoleh dari teks Syajarat al-
Maʿārif dan ayat-ayat Al-Qur’an terkait, sedangkan data sekunder dihimpun dari literatur tafsir 
klasik, kontemporer, serta kajian etika Islam. Teknik analisis data dilakukan melalui tafsir 
maudhū‘ī untuk membangun sintesis makna dari ayat-ayat QS Al-Furqan: 63, Ali ‘Imran: 159, 
Luqman: 18–19, dan Al-Hujurat: 13. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tawadhu’ berperan 
sebagai fondasi kesadaran spiritual yang menolak arogansi, sementara tasamuh merupakan 
manifestasi sosial dari sikap empatik dan keterbukaan terhadap perbedaan. Keduanya 
memiliki hubungan saling menguatkan dalam membentuk tatanan masyarakat yang inklusif 
dan moderat. Simpulan dari penelitian ini menegaskan bahwa pemikiran Izz al-Dīn 
memberikan kontribusi teoretis berupa kerangka tafsir etika transformatif yang kontekstual, 
serta kontribusi praktis dalam penguatan pendidikan karakter, resolusi konflik sosial, dan 
moderasi beragama di era kontemporer. 

Kata Kunci: Etika Qur’ani, Moderasi Beragama, Tasamuh, Tafsir Syajarat al-Ma’arif, Tawadhu’. 
 
 
ABSTRACT 
The rise of social polarization, religious extremism, and moral degradation in contemporary 
society highlights the urgent need to revitalize Qur’anic ethical values in the public sphere. This 
study aims to analyze the concepts of tawadhu’ (humility) and tasamuh (tolerance) in the Qur’an 
through a thematic interpretation of Syajarat al-Maʿārif, authored by Izz al-Dīn ibn ʿAbd al-
Salām, with a focus on their conceptual relationship in shaping the social character of the Muslim 
community. Employing a qualitative approach with library research methods, this study uses 
primary data from Syajarat al-Maʿārif and selected Qur’anic verses, supported by secondary 
sources from classical and contemporary exegesis and Islamic ethics literature. Data analysis is 
conducted using the tafsīr maudhū‘ī method to construct an integrated interpretation of verses 
such as QS Al-Furqan: 63, Ali ‘Imran: 159, Luqman: 18–19, and Al-Hujurat: 13. The findings reveal 
that tawadhu’ serves as a foundation of spiritual awareness that rejects arrogance, while 
tasamuh manifests as empathetic openness to difference. Both values are mutually reinforcing in 
fostering an inclusive and moderate society. The study concludes that Izz al-Dīn’s thought offers 
a theoretical contribution in the form of a transformative ethical tafsir framework that is 

https://ziaresearch.or.id/index.php/mesada/about
mailto:riskafatiah72@gmail.com


Riska Fatiah 

 

   938 
         Vol. 02 No. 02 2025 

contextually grounded, and a practical contribution in promoting character education, social 
conflict resolution, and religious moderation in the contemporary era.  

Keywords: Qur'anic Ethics, Religious Moderation, Tasamuh, Interpretation of Syajarat al-Ma'arif, 
Tawadhu'. 
 
 
PENDAHULUAN 

Fenomena meningkatnya konflik horizontal, ujaran kebencian, dan 
ekstremisme agama menunjukkan adanya krisis etika serius yang melanda masyarakat 
global, termasuk Indonesia. Laporan terbaru Setara Institute (2023) menunjukkan 
bahwa intoleransi berbasis keagamaan masih terus terjadi, bahkan cenderung 
meningkat pada ruang digital dan publik. Dalam masyarakat yang plural dan 
multikultural seperti Indonesia, kondisi ini menjadi ancaman serius bagi harmoni 
sosial dan kebinekaan. Nilai-nilai Qur’ani seperti tawadhu’ (kerendahan hati) dan 
tasamuh (toleransi) yang selama ini menjadi pondasi spiritual dan sosial umat Islam, 
tampaknya belum sepenuhnya terinternalisasi dalam praksis sosial umat. Oleh karena 
itu, aktualisasi nilai-nilai etis Islam menjadi mendesak untuk merespons tantangan 
sosial kontemporer (Syahrin, 2021). 

Meskipun beberapa penelitian telah membahas pentingnya pendidikan 
moderasi dan toleransi dalam Islam, namun sebagian besar masih berfokus pada aspek 
normatif atau pendekatan pendidikan moral (Nata, 2020). Penelitian Hasan (2021) dan 
Zahra (2020) cenderung membahas tawadhu’ dan tasamuh secara terpisah dan tidak 
mengintegrasikan keduanya sebagai fondasi etika sosial Qur’ani yang transformatif. 
Bahkan, masih minim studi yang mengeksplorasi karya tafsir sufistik klasik seperti 
Syajarat al-Maʿārif karya Izz al-Dīn bin ʿAbd al-Salām sebagai rujukan etis dalam 
mengatasi krisis sosial modern. Padahal, karya tersebut menyajikan sistematika 
akhlak Qur’ani dalam bentuk pohon-pohon makrifat yang berorientasi pada tazkiyatun 
nafs dan perbaikan relasi sosial (Abitolkha & Muvid, 2020). Dengan demikian, terdapat 
kesenjangan dalam pengembangan studi etika Qur’ani berbasis tafsir sufistik yang 
kontekstual. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep tawadhu’ dan tasamuh 
dalam Al-Qur’an melalui pendekatan tafsir tematik terhadap karya Syajarat al-Maʿārif 
karya Izz al-Dīn bin ʿAbd al-Salām. Fokus utama kajian ini adalah menjelaskan relasi 
timbal balik antara dua nilai tersebut dalam membentuk karakter sosial umat Islam, 
serta mengevaluasi relevansinya dalam merespons permasalahan sosial modern. 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library research dan 
teknik analisis tafsīr maudhū‘ī terhadap ayat-ayat QS Al-Furqan: 63, Ali ‘Imran: 159, 
Luqman: 18–19, dan Al-Hujurat: 13, serta didukung oleh literatur tafsir klasik dan studi 
etika sosial Islam kontemporer. 

Secara teoretis, penelitian ini memberikan kontribusi terhadap pengembangan 
ilmu tafsir tematik yang berbasis sufistik dan etika sosial. Pendekatan tafsir yang 
digunakan Izz al-Dīn ibn ʿAbd al-Salām mampu menawarkan model interpretasi 
Qur’ani yang tidak hanya tekstual, tetapi juga transformatif, kontekstual, dan aplikatif. 
Secara praktis, temuan penelitian ini dapat digunakan sebagai dasar penguatan 
pendidikan karakter, formulasi kebijakan publik yang humanis, serta pengembangan 
kurikulum pendidikan Islam yang berorientasi pada moderasi beragama dan kohesi 
sosial (Awadin & Witro, 2023). 



Konsep Tawadhu’ dan Tasamuh dalam Al-Qur’an: Analisis Tafsir Syajarat al-Ma’arif Karya Izz al-Din…. 

 

939 
         Vol. 02 No. 02 2025 

METODE 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

kepustakaan (library research), yang berorientasi pada penggalian data konseptual 
melalui sumber-sumber literatur primer dan sekunder yang relevan dengan tema 
penelitian (Assingkily, 2021). Desain penelitian yang digunakan adalah analisis isi 
(content analysis) berbasis tafsir tematik (tafsīr maudhū‘ī), yang bertujuan untuk 
menelusuri dan menganalisis makna nilai tawadhu’ dan tasamuh dalam ayat-ayat Al-
Qur’an yang dipilih, serta bagaimana kedua konsep tersebut diinterpretasikan oleh Izz 
al-Dīn bin ʿAbd al-Salām dalam kitab Syajarat al-Maʿārif. Pendekatan ini dipilih karena 
mampu menelusuri hubungan makna antar-ayat dalam konteks yang saling 
melengkapi secara sistematis dan menyeluruh. 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan sekunder. Data 
primer adalah kitab tafsir Syajarat al-Maʿārif karya Izz al-Dīn bin ʿAbd al-Salām, yang 
menjadi objek utama kajian, serta beberapa ayat Al-Qur’an yang dianalisis secara 
khusus, yaitu QS. Al-Furqan: 63, Ali Imran: 159, Luqman: 18–19, dan Al-Hujurat: 13. 
Sumber data sekunder terdiri dari kitab-kitab tafsir klasik seperti tafsir al-Qurṭubī, Ibn 
Kathīr, dan al-Rāzī, serta jurnal-jurnal ilmiah dan buku yang relevan dengan tema 
akhlak sosial dan etika Qur’ani. Teknik pengumpulan data dilakukan dengan 
dokumentasi, yaitu menelusuri dan mengklasifikasikan informasi dari sumber-sumber 
literatur tersebut secara sistematis, baik dalam bentuk teks cetak maupun digital. 

Prosedur penelitian dimulai dari tahap identifikasi masalah dan penyusunan 
kerangka teoretik, dilanjutkan dengan pengumpulan data dari sumber primer dan 
sekunder, klasifikasi ayat-ayat terkait tema tawadhu’ dan tasamuh, serta eksplorasi 
penafsiran Izz al-Dīn terhadap ayat-ayat tersebut. Selanjutnya dilakukan tahap analisis 
dan interpretasi tematik terhadap makna ayat dan keterkaitannya dengan konteks 
sosial. Validitas data diuji dengan metode triangulasi sumber dan pembacaan berulang 
untuk menjaga konsistensi interpretasi terhadap teks. 

Teknik analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis, yaitu dengan 
menjabarkan isi kandungan ayat-ayat Al-Qur’an secara mendalam, kemudian dianalisis 
dengan membandingkan pemahaman antar-mufasir, khususnya penafsiran Izz al-Dīn 
dalam Syajarat al-Maʿārif. Proses analisis dilakukan secara tematik untuk merumuskan 
simpulan konseptual dan relasional antara tawadhu’ dan tasamuh. Untuk pengelolaan 
referensi dan pengorganisasian data literatur, peneliti menggunakan bantuan 
perangkat lunak Zotero, sedangkan analisis tematik dilakukan secara manual dengan 
sistem kategorisasi konten berdasarkan pendekatan tafsir maudhū‘ī. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Tawadhu’ sebagai Fondasi Etika Spiritual dalam Tafsir Syajarat al-Maʿārif 

Penelitian ini menemukan bahwa konsep tawadhu’ dan tasamuh dalam tafsir 
Syajarat al-Maʿārif karya Izz al-Dīn bin ʿAbd al-Salām merupakan dua prinsip etika 
Qur’ani yang memiliki hubungan saling menguatkan dalam pembentukan karakter 
sosial umat Islam. Izz al-Dīn tidak hanya memaknai tawadhu’ sebagai sikap rendah hati 
secara spiritual, tetapi juga sebagai landasan pembentukan kesadaran diri atas 
keterbatasan manusia dalam relasi sosial. Sementara itu, tasamuh ditafsirkan sebagai 
ekspresi empatik dan keterbukaan terhadap perbedaan, baik dalam ranah keyakinan 
maupun sosial, sehingga memiliki fungsi penting dalam meredam konflik dan 
memperkuat kohesi umat. 



Riska Fatiah 

 

   940 
         Vol. 02 No. 02 2025 

Analisis terhadap QS Al-Furqan: 63 menunjukkan bahwa hamba Allah yang 
sejati adalah mereka yang menampilkan sikap tawadhu’ dalam interaksi sosial, 
terutama saat menghadapi provokasi. Izz al-Dīn menekankan bahwa sifat lemah 
lembut bukanlah kelemahan, melainkan kekuatan spiritual yang muncul dari jiwa yang 
mengenal Tuhan dan menundukkan ego. Selanjutnya, QS Ali Imran: 159 menunjukkan 
dimensi tasamuh dalam kepemimpinan, di mana Rasulullah SAW diperintahkan untuk 
bersikap lemah lembut dan memaafkan umatnya. Tafsir Izz al-Dīn menyoroti bahwa 
toleransi bukan sekadar perilaku sosial, tetapi refleksi dari kesempurnaan akhlak 
dalam membina solidaritas umat. 

Dalam tafsir QS Luqman: 18–19, konsep tawadhu’ ditampilkan melalui anjuran 
agar tidak bersikap sombong, berbicara lembut, dan bersikap moderat dalam berjalan. 
Izz al-Dīn memahami ayat ini sebagai pedoman hidup beradab, yang mencerminkan 
integritas batiniah seorang Muslim sejati. Adapun QS Al-Hujurat: 13 menjadi dasar 
kuat bagi tafsir tasamuh, di mana keberagaman bangsa dan suku dipandang sebagai 
sunnatullah yang harus dihormati. Tafsir Izz al-Dīn menunjukkan bahwa kemuliaan di 
sisi Allah tidak diukur dari identitas sosial, tetapi dari ketakwaan, sehingga toleransi 
terhadap perbedaan menjadi keniscayaan teologis. 

Tabel berikut menggambarkan sintesis nilai tawadhu’ dan tasamuh 
berdasarkan ayat dan tafsir Izz al-Dīn bin ʿAbd al-Salām: 

Tabel 1. Sitensis Nilai Tawadhu’ dan Tasamuh dalam Tafsir Syajarat al-Ma’arif 

Ayat Al-Qur’an Nilai Etis Penekanan Tafsir Izz al-Dīn 

QS. Al-Furqan: 
63 

Tawadhu’ 
Sikap rendah hati dalam menghadapi kebodohan dan 
provokasi 

QS. Ali Imran: 
159 

Tasamuh 
Empati dan pemaafan sebagai bagian dari 
kepemimpinan profetik 

QS. Luqman: 18–
19 

Tawadhu’ Larangan sombong sebagai dasar adab sosial 

QS. Al-Hujurat: 
13 

Tasamuh Penghormatan atas keberagaman sebagai bentuk takwa 

 
Hasil ini memperlihatkan bahwa konsep tawadhu’ dan tasamuh dalam tafsir Izz 

al-Dīn bersifat fungsional dan aplikatif, tidak berhenti pada tataran moralitas pribadi 
tetapi menyasar pembentukan tatanan sosial yang adil dan inklusif. Jika dibandingkan 
dengan tafsir Ibn Kathir atau al-Qurtubi yang cenderung literal dan hukum-orientatif, 
pendekatan Izz al-Dīn lebih menekankan dimensi spiritual-sufistik yang menembus 
ruang sosial umat. Inilah yang menjadikan pemikirannya relevan dalam merespons 
tantangan etika dan perbedaan di era modern. 

Dengan demikian, temuan ini mendukung tujuan penelitian, yaitu menunjukkan 
bahwa tafsir Syajarat al-Maʿārif menyajikan konsep etika Qur’ani yang integratif, di 
mana tawadhu’ menjadi fondasi batiniah, dan tasamuh sebagai ekspresi sosialnya. 
Keduanya memiliki potensi besar untuk dijadikan prinsip dasar dalam pendidikan 
karakter, pengembangan moderasi beragama, dan resolusi konflik sosial berbasis 
nilai-nilai Qur’ani. 
  



Konsep Tawadhu’ dan Tasamuh dalam Al-Qur’an: Analisis Tafsir Syajarat al-Ma’arif Karya Izz al-Din…. 

 

941 
         Vol. 02 No. 02 2025 

Tasamuh sebagai Implementasi Sosial dari Kesadaran Spiritual 
QS Ali Imran: 159 dan QS Al-Hujurat: 13 menjadi landasan utama bagi 

pengembangan nilai tasamuh dalam tafsir Izz al-Dīn. Dalam pandangannya, tasamuh 
bukan sekadar sikap permisif, melainkan wujud konkret dari kasih sayang dan 
penghormatan terhadap perbedaan. Ketika Rasulullah SAW diperintahkan untuk 
memaafkan dan bermusyawarah, hal itu mencerminkan tasamuh sebagai strategi 
sosial untuk membangun kohesi dan kesatuan umat. Ayat Al-Hujurat: 13 menunjukkan 
bahwa keragaman adalah realitas ilahiah yang harus diterima dengan lapang dada, 
bukan ditolak atau dijadikan alasan permusuhan. 

a. QS Ali ‘Imran: 159 Tasamuh dalam Kepemimpinan dan Relasi Sosial 
وْا مِنْْ حَوْلِكَْ  فَاعْفُْ عَنْهُمْْ وَاسْتغَْفِرْْ لَهُمْْ وَشَاوِرْهمُْْ فىِ نَْ اٰللِّْ لِنْتَْ لَهُمْْ  وَلوَْْ كُنْتَْ فَظًّا غَلِيْظَْ الْقلَْبِْ لََنْفضَُّ  فَبِمَا رَحْمَةْ  م ِ

لِيْنَْ  الََْمْرِ ْ فَاِذَا عَزَمْتَْ فَتوََك لْْ عَلىَ اٰللِّهْ انِْ  اٰللَّْ يحُِبُّْ الْمُتوََك ِ
Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah engkau berlaku lemah lembut terhadap mereka. 
Sekiranya engkau bersikap keras dan berhati kasar, niscaya mereka akan menjauh dari 
sekelilingmu.” 
Dalam Syajarat al-Maʿārif, Izz al-Dīn menafsirkan sikap lemah lembut Nabi bukan 
sekadar kelembutan emosional, tetapi bentuk tasamuh aktif yaitu: memberi maaf, 
bersabar terhadap kesalahan dan menghindari kekerasan verbal maupun struktural. 
Tasamuh dalam tafsir ini dimaknai sebagai puncak dari adab sosial profetik yang tidak 
berhenti pada toleransi pasif, melainkan respons aktif yang membina keutuhan umat. 

b. QS Al-Hujurat: 13 Tasamuh dalam Perspektif Teologis-Universal 
قَبَاۤىِٕلَْ لِتعََارَفُوْاْ  انُْثٰى وَجَعَلْنٰكمُْْ شُعُوْبًا و  نْْ ذَكَرْ  و   يٰٰٓايَُّهَا الن اسُْ اِن ا خَلَقْنٰكمُْْ م ِ

Artinya: 
“Wahai manusia! Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan 
seorang perempuan, kemudian Kami jadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku 
agar kamu saling mengenal.” 

Dalam tafsirnya, Izz al-Dīn menolak anggapan superioritas rasial atau sektarian, 
dan justru menekankan bahwa mengenal (ta‘āruf) berarti berinteraksi dengan respek 
dan empati atas perbedaan, bukan menyeragamkan. Di sini, tasamuh bukan sekadar 
membiarkan perbedaan, tapi menghormati perbedaan sebagai tanda ketakwaan. 
 
Konsep Tasamuh dalam Syajarat al-Maʿārif  Relasi Spiritual dan Sosial 

Dalam struktur pohon-pohon makrifat yang dibangun Izz al-Dīn, tasamuh 
merupakan salah satu buah dari pengendalian hawa nafsu dan keluasan pandangan 
batin. Sikap toleran bukan hanya urusan sosial-politik, tetapi lahir dari kesadaran 
ruhani bahwa semua makhluk memiliki hak yang sama untuk hidup dalam kedamaian. 
Dengan demikian, tasamuh dalam kerangka ini adalah hasil dari perjalanan spiritual 
yang panjang bukan sekadar etika publik, melainkan kewajiban ruhani. 
 
Relevansi Kontekstual, Tasamuh untuk Moderasi dan Pluralisme 

Dalam pembahasan hasil, tasamuh menjadi relevan secara kontekstual dalam 
menghadapi ekstremisme dan polarisasi sosial. Gagasan Izz al-Dīn ini sejalan dengan 
konsep moderasi Islam yang ditekankan Kemenag RI (2022), yang menuntut tasamuh 
sebagai prinsip dasar dalam membangun masyarakat majemuk dan toleran. 

 
 
 



Riska Fatiah 

 

   942 
         Vol. 02 No. 02 2025 

Tabel 2. Ringkasan Peran Tasamuh dalam Hasil Penelitian. 

Aspek Temuan Utama 

Tafsir Ayat 
QS Ali Imran: 159 & Al-Hujurat: 13 ditekankan sebagai fondasi 
tasamuh 

Pandangan Izz al-
Dīn 

Tasamuh sebagai buah dari akhlak batiniah dan kesadaran 
spiritual 

Relasi dengan 
Tawadhu’ 

Tawadhu’ membentuk diri – Tasamuh mewujud dalam 
interaksi dengan orang lain 

Konteks Sosial 
Modern 

Relevan untuk pendidikan karakter, moderasi beragama, dan 
toleransi sosial 

 
Relasi Simbiotik antara Tawadhu’ dan Tasamuh dalam Etika Qur’ani 

Analisis terhadap keempat ayat tersebut menunjukkan adanya relasi simbiotik 
antara tawadhu’ dan tasamuh. Tawadhu’ membentuk kepribadian yang tidak arogan 
dan terbuka terhadap kritik, sementara tasamuh memungkinkan terjadinya interaksi 
sosial yang damai dan inklusif. Izz al-Dīn menegaskan bahwa keduanya adalah cabang 
dari akar kesalehan spiritual yang sama: pengenalan akan Allah (maʿrifah) dan rasa 
takut kepada-Nya (khauf). Dengan demikian, tawadhu’ adalah sikap internal yang 
menumbuhkan tasamuh sebagai manifestasi eksternal dalam kehidupan sosial. 

Dalam tafsir Syajarat al-Maʿārif, Izz al-Dīn Ibn ʿAbd al-Salām menggarisbawahi 
bahwa tawadhu’ dan tasamuh merupakan cabang dari akar yang sama, yakni maʿrifah 
(pengenalan mendalam terhadap Allah) dan khauf (rasa takut yang disertai 
pengagungan terhadap-Nya). Dengan demikian, tawadhu’ merepresentasikan sikap 
batin yang kokoh, sementara tasamuh adalah cerminan eksternal dari kedalaman 
spiritual tersebut dalam tataran sosial. Relasi keduanya bersifat timbal balik tawadhu’ 
menumbuhkan tasamuh, dan tasamuh memperkokoh makna tawadhu’ dalam relasi 
antarmanusia. 
 
Relevansi Konsep Tawadhu’ dan Tasamuh dalam Konteks Sosial Kontemporer 

Nilai tawadhu’ dan tasamuh yang ditawarkan Izz al-Dīn menjadi sangat relevan 
dalam merespons tantangan sosial modern seperti radikalisme, intoleransi, dan 
polarisasi identitas. Dalam konteks Indonesia yang pluralistik, tafsir Izz al-Dīn 
memberikan model etika sosial yang dapat dikembangkan dalam pendidikan karakter, 
kurikulum agama, dan penguatan moderasi beragama. Temuan ini selaras dengan 
studi Awadin dan Witro (2023), yang menyatakan bahwa Islam moderat mensyaratkan 
integrasi antara kesalehan individual dan toleransi kolektif. 

Dalam konteks sosial-keagamaan saat ini yang ditandai dengan meningkatnya 
radikalisme, intoleransi, hingga fragmentasi identitas, nilai-nilai yang ditawarkan Izz 
al-Dīn menjadi sangat signifikan dan kontekstual. Indonesia sebagai negara yang plural 
secara budaya, agama, dan etnis sangat membutuhkan fondasi etika sosial yang kuat 
guna memperkuat kohesi sosial dan keberagamaan yang moderat. Tawadhu’ 
mengajarkan keterbukaan hati dan keikhlasan dalam berinteraksi, sedangkan tasamuh 
menegaskan pentingnya pengakuan atas hak hidup orang lain secara damai. 

Tafsir sufistik-etis dari Izz al-Dīn memberikan sebuah model alternatif dalam 
merumuskan strategi penguatan karakter bangsa, baik melalui pendidikan, dakwah, 
maupun kurikulum keagamaan. Temuan ini sejalan dengan pandangan Awadin dan 



Konsep Tawadhu’ dan Tasamuh dalam Al-Qur’an: Analisis Tafsir Syajarat al-Ma’arif Karya Izz al-Din…. 

 

943 
         Vol. 02 No. 02 2025 

Witro (2023) yang menekankan bahwa Islam moderat mensyaratkan integrasi antara 
kesalehan individual dan toleransi kolektif, sehingga nilai-nilai transendental tidak 
terasing dari dinamika sosial. Dengan kata lain, tafsir etis ini dapat menjadi jembatan 
antara spiritualitas pribadi dan tanggung jawab sosial. 
 
Kontribusi dan Kelebihan Pendekatan Izz al-Dīn terhadap Tafsir Etika 

Dibandingkan dengan mufasir klasik lain seperti Ibn Kathīr dan al-Qurṭubī yang 
lebih normatif-hukum, pendekatan Izz al-Dīn dalam Syajarat al-Maʿārif lebih bersifat 
sufistik-etik. Ia mengembangkan etika Qur’ani sebagai sistem akhlak integral yang 
mencakup dimensi batin dan sosial. Hal ini menunjukkan bahwa Izz al-Dīn tidak hanya 
menafsirkan teks, tetapi juga membangun kerangka etika spiritual yang aplikatif 
sepanjang zaman. Oleh karena itu, karyanya dapat dijadikan referensi dalam 
pengembangan tafsir etis kontemporer yang lebih humanis dan moderat. 

Pendekatan yang diusung oleh Izz al-Dīn dalam Syajarat al-Maʿārif 
menunjukkan orientasi etika sufistik yang integratif, berbeda dari corak tafsir 
normatif-hukum yang dominan dalam karya-karya mufasir klasik seperti Ibn Kathīr 
dan al-Qurṭubī. Bila para mufasir tersebut lebih menekankan aspek legalistik atau 
historis, Izz al-Dīn justru mengangkat nilai-nilai etika Qur’ani sebagai sistem akhlak 
yang menyeluruh meliputi dimensi batin (spiritualitas) dan dimensi lahir (relasi 
sosial). 

Keunggulan pendekatan ini terletak pada kemampuannya membaca teks Al-
Qur’an secara fungsional dan transformatif, bukan hanya sebagai kumpulan norma, 
tetapi sebagai panduan hidup yang dinamis dan relevan lintas zaman. Tafsir Izz al-Dīn 
tidak hanya berfungsi sebagai instrumen pemahaman keagamaan, tetapi juga sebagai 
konstruksi kerangka etika spiritual yang aplikatif dalam merespons realitas modern. 

Dengan demikian, karyanya berkontribusi secara signifikan dalam 
pembentukan model tafsir kontemporer yang lebih humanis, inklusif, dan solutif. Ini 
membuka peluang besar bagi pengembangan tafsir etis di era sekarang yang 
membutuhkan perpaduan antara kedalaman spiritual dan kecanggihan sosial. 
 
  



Riska Fatiah 

 

   944 
         Vol. 02 No. 02 2025 

SIMPULAN 
Penelitian ini menyimpulkan bahwa konsep tawadhu’ (kerendahan hati) dan 

tasamuh (toleransi) dalam tafsir Syajarat al-Maʿārif karya Izz al-Dīn bin ʿAbd al-Salām 
merupakan dua nilai etika Qur’ani yang tidak hanya bersifat individual, tetapi memiliki 
dimensi sosial transformatif. Tawadhu’ menjadi landasan spiritual yang 
menumbuhkan kesadaran diri, membentuk karakter rendah hati, serta menolak 
arogansi dan kesombongan yang memecah relasi sosial. Sementara itu, tasamuh hadir 
sebagai ekspresi dari ketulusan batiniah dalam menerima perbedaan dan membangun 
dialog antarkelompok secara damai. 

Melalui pendekatan tafsīr maudhū‘ī terhadap ayat-ayat QS Al-Furqan: 63, Ali 
‘Imran: 159, Luqman: 18–19, dan Al-Hujurat: 13, penelitian ini menegaskan bahwa 
kedua konsep tersebut saling melengkapi: tawadhu’ mengokohkan pondasi moral 
individu, dan tasamuh mewujudkan nilai sosial dalam bingkai kesetaraan dan 
penghormatan terhadap keberagaman. Tafsir Izz al-Dīn memperlihatkan pendekatan 
sufistik-etik yang kontekstual, menjadikan nilai-nilai Qur’ani sebagai instrumen 
rekonstruksi moral dan sosial umat di tengah tantangan modern. 

Kontribusi penelitian ini terletak pada upaya mengintegrasikan nilai-nilai etika 
Qur’ani dalam kerangka tafsir tematik yang berorientasi pada pembangunan karakter 
dan moderasi beragama. Penelitian ini juga membuka peluang pengembangan 
pendekatan tafsir etis untuk menjawab problematika kontemporer, sekaligus 
mendorong riset lanjutan yang menghubungkan dimensi spiritualitas Islam dengan 
praksis sosial. Dengan demikian, konsep tawadhu’ dan tasamuh tidak hanya relevan 
secara teoretis, tetapi juga mendesak untuk diaktualisasikan dalam sistem pendidikan, 
kebijakan sosial, dan kehidupan multikultural masa kini. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Abu al-Ghuddah, A. (Ed.). (2019). Syajarat al-Maʿārif wa al-Aḥwāl wa Ṣāliḥ al-Aqwāl wa 

al-Afʿāl. Beirut: Dār al-Bashā’ir al-Islāmiyyah. 
Al-Sulami, A. A. (2003). Branches of the Tree of Gnosis (Syajarat al-Maʿārif). Trans. G. 

Böwering. Louisville: Fons Vitae. 
Al-Farmawi, Abd. Al-Hayy. Metode Tafsir Mawdhuiy. 1st ed. Raja Grapindo Persada, 

1994. https://balaiyanpus.jogjaprov.go.id/opac/detail-opac?id=84004. 
Assingkily, M. S. (2021). Metode Penelitian Pendidikan: Panduan Menulis Artikel Ilmiah 

dan Tugas Akhir. Yogyakarta: K-Media. 
Awadin, Adi Pratama, and Doli Witro. “Tafsir Tematik Moderasi Islam: Jalan Menuju 

Moderasi Beragama Di Indonesia: Islamic Moderation Thematic Interpretation: 
The Path Towards Religious Moderation in Indonesia.” Jurnal Bimas Islam 16, no. 
1 (2023): 171–200. https://doi.org/10.37302/jbi.v16i1.864. 

Basuki, Danang Dwi. “Pendekatan Integratif Pendidikan Tauhid Dan Nilai-Nilai 
Moderasi Beragama Dalam Pembentukan Akhlak Terpuji.” Jurnal Intelektual: 
Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman 14, no. 3 (2024): 401–18. 
https://doi.org/10.33367/ji.v14i3.6187. 

Budiyanti, Nurti, Asep Abdul Aziz, and Aan Hasanah. “KOMPETENSI RÉLIGIUS 
BERKARAKTER ŪLŪL ‘ILMI BAGI GURU PENDIDIKAN AGAMA ISLAM.” Al-
Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam 6, no. 1 (2021): 131. 
https://doi.org/10.24235/tarbawi.v6i1.7114. 



Konsep Tawadhu’ dan Tasamuh dalam Al-Qur’an: Analisis Tafsir Syajarat al-Ma’arif Karya Izz al-Din…. 

 

945 
         Vol. 02 No. 02 2025 

Faza, A. M. D. (2022). Moderasi Beragama Para Sufi. Medan: UIN Sumatera Utara. 
Tautan: 
http://repository.uinsu.ac.id/18213/1/BUKU%20MODERASI%20BERAGAMA
%20PARA%20SUFI.pdf 

Hassan, M. (2020). Spiritual Ethics in Islam: Sufi Foundations for Character Education. 
London: Routledge. 

Jumirah, Jumirah, and Heni Wahyuni. “THE EFFECT OF SOCIAL CAPITAL ON WELFARE 
IN INDONESIA.” Journal of Indonesian Economy and Business 33, no. 1 (2018): 65. 
https://doi.org/10.22146/jieb.29219. 

Kabir Umar, Ibrahim Maidawa, Fa’iza, and Shuaibu Umar Gokaru. “The Contributions 
of Al-Shatibi, Izzuddin Ibn Abdul Salam and Ibn Ashur on Maqasid Al-Shariah: An 
Exploration.” Journal of Usuluddin 52, no. 1 (2024): 135–48. 
https://doi.org/10.22452/usuluddin.vol52no1.6. 

“Konsep Pendidikan Karakter Dalam Kitab Syajarotul Ma’arif Wal Ahwal Karya Syekh 
Al Izz Bin Abdussalam - Walisongo Repository.” Accessed June 12, 2025. 
https://eprints.walisongo.ac.id/id/eprint/22020/. 

Laeli, Ida Nur. “Aplikasi, Dampak Dan Universalitas Sikap Tawadhu’.” Islamadina : 
Jurnal Pemikiran Islam 23, no. 1 (2022): 33. 
https://doi.org/10.30595/islamadina.v23i1.11955. 

Laeli, Ida Nur. “Aplikasi, Dampak Dan Universalitas Sikap Tawadhu’.” Islamadina : 
Jurnal Pemikiran Islam 23, no. 1 (2022): 33. 
https://doi.org/10.30595/islamadina.v23i1.11955. 

Mansur, Mansur, Mohammad Hermanto, and Maftuhah Maftuhah. “PENDIDIKAN 
MODERAT: PENDEKATAN ISLAM WASATHIYAH DALAM MENANGKAL 
INTOLERANSI DAN RADIKALISME.” Hikmah: Journal of Islamic Studies 19, no. 2 
(2023): 158. https://doi.org/10.47466/hikmah.v19i2.248. 

Miskahuddin, Miskahuddin. “TASAUF SEBUAH PENDEKATAN PENDIDIKAN 
AKHLAQUL KARIMAH DALAM KONTEKS PEMIKIRAN QUR’ANI.” Jurnal 
MUDARRISUNA: Media Kajian Pendidikan Agama Islam 12, no. 4 (2022): 851. 
https://doi.org/10.22373/jm.v12i4.15486. 

Muchtar, Ayi Ishak Sholih. “The Rights of Non-Muslims in an Islamic State: A Literature 
Review.” TAJDID 29, no. 1 (2022): 105. 
https://doi.org/10.36667/tajdid.v29i1.1156. 

Nasrudin, M. (2023). Pendidikan Sufistik sebagai Penguatan Moderasi Beragama di 
Perguruan Tinggi. Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah. 
Tautan: https://books.google.com/books?id=AUPtEAAAQBAJ 

Quraish Shihab, M. (2021). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an 
(30 Jilid). Jakarta: Lentera Hati. 

Ramdhani, M. A., Sapdi, R. M., & Zain, M. (2022). Moderasi Beragama Berlandaskan 
Nilai-Nilai Islam. Jakarta: Kementerian Agama Republik Indonesia. 
Tautan: https://cendikia.kemenag.go.id/storage/uploads/file_path/file_28-09-
2021_6152761cdc6c1.pdf 

Zamakhsyari, M. (2020). Tafsir al-Kasyani: Perspektif Sufistik Etis. Bandung: Mizan. 

http://repository.uinsu.ac.id/18213/1/BUKU%20MODERASI%20BERAGAMA%20PARA%20SUFI.pdf
http://repository.uinsu.ac.id/18213/1/BUKU%20MODERASI%20BERAGAMA%20PARA%20SUFI.pdf
https://books.google.com/books?id=AUPtEAAAQBAJ
https://cendikia.kemenag.go.id/storage/uploads/file_path/file_28-09-2021_6152761cdc6c1.pdf
https://cendikia.kemenag.go.id/storage/uploads/file_path/file_28-09-2021_6152761cdc6c1.pdf

