C Fatih: Journal of Contemporary Research e-ISSN: 3064-3821

Volume 02, Nomor 01, Tahun 2025, h. 415-422
S A o i
P ttps://ziaresearch.or.id/index.php/fatih

Implementasi Akhlak Tasawuf dalam Pendidikan Islam

Muhammad Arief Qamara
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia

Email Corresponding Author: mhdariefgmr@gmail.com.

ABSTRAK

Artikel ini membahas implementasi akhlak tasawuf dalam pendidikan Islam,
dengan tujuan untuk memahami bagaimana penerapan nilai-nilai tasawuf dapat
meningkatkan kualitas pendidikan dan membentuk karakter peserta didik.
Rumusan masalah yang diangkat adalah bagaimana konsep akhlak tasawuf
diterapkan dalam proses pendidikan Islam dan dampaknya terhadap
pembentukan karakter peserta didik. Metode penelitian yang digunakan adalah
studi kepustakaan, dengan menganalisis berbagai literatur terkait topik tersebut.
Hasil pembahasan menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai tasawuf dalam
kurikulum pendidikan Islam dapat memperkuat pembentukan akhlak mulia pada
peserta didik, serta membantu mereka menghadapi tantangan moral di era
globalisasi. Implementasi ini juga berperan dalam membentuk insan kamil melalui
metode dan strategi pembelajaran yang sesuai dengan prinsip-prinsip tasawulf.

Kata Kunci: Akhlak Tasawuf, Pendidikan Islam, Pembentukan Karakter.

ABSTRACT

This study examines the implementation of Sufi ethics in Islamic education, aiming to
understand how the application of Sufi values can enhance the quality of education and shape
students’ character. The research question addresses how the concept of Sufi ethics is applied
in the Islamic education process and its impact on character development. The research
method employed is a literature review, analyzing various relevant sources on the topic. The
findings indicate that integrating Sufi values into the Islamic education curriculum can
strengthen the cultivation of noble character in students and assist them in facing moral
challenges in the era of globalization. This implementation also plays a role in developing
"insan kamil” (perfect individuals) through teaching methods and strategies aligned with
Sufi principles.

Keywords: Islamic Education, Character Development, Sufi Ethics.

415
AN Vol. 02 No. 01 2025


https://ziaresearch.or.id/index.php/fatih
mailto:mhdariefqmr@gmail.com

Muhammad Arief Qamara

PENDAHULUAN

Implementasi akhlak tasawuf dalam pendidikan Islam memiliki peran
penting dalam membentuk karakter dan moral peserta didik. Tasawuf, sebagai
disiplin spiritual dalam Islam, menekankan penyucian jiwa dan pengembangan
akhlak mulia (Assingkily & Rangkuti, 2020). Dalam konteks pendidikan, integrasi
nilai-nilai tasawuf dapat membantu membentuk individu yang tidak hanya cerdas
secara intelektual, tetapi juga memiliki kedalaman spiritual dan moral yang tinggi.

Menurut penelitian yang dilakukan oleh Muhajir (2021), pengamalan
tasawuf yang dicontohkan para sufi memberikan nilai-nilai religius yang
membuahkan perilaku akhlak mulia. Akhlak mulia ini diharapkan dapat
membentuk peradaban yang maju tanpa mengabaikan nilai-nilai ketuhanan yang
selalu ada dalam kehidupan manusia. Dalam proses pendidikan Islam, akhlak
tasawuf membuahkan sikap ihsan yang perlu diinternalisasikan sebagai upaya
menumbuhkan perilaku berakhlak mulia, baik kepada Allah SWT, diri sendiri,
sesama manusia, dan makhluk hidup lainnya. Hal ini sejalan dengan temuan
Giantomi Muhammad, Nurwadjah Ahmad Eq, dan Andewi Suhartini (2021) yang
menekankan pentingnya internalisasi sikap ihsan dalam pendidikan Islam.

Implementasi ajaran akhlak tasawuf dalam pendidikan agama Islam sangat
relevan dalam menghadapi tantangan moral di era globalisasi. Akhlak tasawuf
dapat menjadi upaya untuk meminimalisir degradasi moral dan kesenjangan sikap
manusia, baik kepada diri sendiri, sesama manusia, maupun kepada Allah SWT.
Pendidikan akhlak tidak terlepas dari ilmu tasawuf, yang membimbing manusia
menuju keharmonisan dan keseimbangan secara total.

Tasawuf mengajarkan toleransi, modernisasi, hidup berdampingan secara
damai, dan nilai-nilai kemanusiaan. Ini menunjukkan bahwa pendidikan akhlak
dengan pendekatan tasawuf sangat relevan dalam membentuk karakter peserta
didik yang holistik. Dalam konteks pendidikan dasar, pendekatan akhlak tasawuf
dapat diterapkan melalui pembiasaan zikir, doa, dan kisah teladan. Manfaatnya
adalah anak menjadi pribadi yang sabar, jujur, empati, dan memiliki kesadaran
spiritual tinggi. Implementasi akhlak tasawuf dalam pendidikan Islam bertujuan
untuk membentuk individu yang memiliki keseimbangan antara kecerdasan
intelektual dan spiritual. Dengan demikian, peserta didik diharapkan tidak hanya
unggul dalam aspek akademis, tetapi juga memiliki akhlak mulia yang tercermin
dalam kehidupan sehari-hari.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi
pustaka untuk menganalisis implementasi akhlak tasawuf dalam pendidikan Islam.
Studi pustaka melibatkan pengumpulan dan analisis data dari berbagai sumber
tertulis yang relevan dengan topik penelitian. Sumber data yang digunakan
meliputi buku, artikel jurnal, tesis, disertasi, dan publikasi ilmiah lainnya yang

416
A2X Vol. 02 No. 01 2025



Implementasi Akhlak Tasawuf dalam Pendidikan Islam

membahas konsep akhlak tasawuf dan penerapannya dalam konteks pendidikan
Islam.

Prosedur penelitian dimulai dengan mengidentifikasi literatur yang relevan
melalui pencarian di database akademik, perpustakaan, dan sumber online
terpercaya. Setelah itu, dilakukan seleksi terhadap literatur yang paling sesuai
dengan fokus penelitian. Data yang terkumpul kemudian dianalisis secara
deskriptif dengan pendekatan analisis isi, yaitu mengkaji isi dari setiap sumber
untuk memahami konsep, prinsip, dan implementasi akhlak tasawuf dalam
pendidikan Islam.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Implementasi Nilai-nilai Akhlaq Tasawuf dalam Lembaga Pendidikan

Implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf dalam kurikulum pendidikan Islam
di lembaga pendidikan formal telah menjadi topik yang menarik perhatian para
peneliti dan praktisi pendidikan. Tasawuf, sebagai disiplin spiritual dalam Islam,
menekankan penyucian jiwa dan pengembangan akhlak mulia. Integrasi nilai-nilai
ini dalam kurikulum bertujuan untuk membentuk karakter peserta didik yang
tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki kedalaman spiritual dan
moral.

Dalam konteks pendidikan formal, penerapan nilai-nilai tasawuf sering kali
dihadapkan pada tantangan dalam hal metodologi dan pendekatan pengajaran.
Menurut Prasetiya dan Rofi (2019), implementasi tasawuf dalam pembelajaran
pendidikan agama Islam memerlukan pendekatan independensi, dialog, dan
integrasi untuk mencapai hasil yang optimal.

Salah satu metode yang digunakan adalah melalui pembiasaan praktik-
praktik spiritual dalam kegiatan sehari-hari di sekolah. Misalnya, pembiasaan zikir,
doa, dan pembacaan kisah-kisah teladan para sufi dapat membantu menanamkan
nilai-nilai tasawuf pada peserta didik. Pendekatan ini efektif dalam membentuk
karakter siswa yang sabar, jujur, dan memiliki kesadaran spiritual yang tinggi
(Hidayat, 2017; Mahariah & Assingkily, 2021).

Selain itu, integrasi nilai-nilai tasawuf dalam mata pelajaran juga menjadi
strategi penting. Sebagai contoh, dalam mata pelajaran sejarah Islam, guru dapat
menekankan peran para sufi dalam penyebaran Islam dan kontribusi mereka dalam
pengembangan peradaban Islam. Hal ini tidak hanya menambah wawasan sejarah
siswa tetapi juga menanamkan nilai-nilai spiritual yang terkandung dalam ajaran
tasawuf (Zubaidah, 2019).

Namun, implementasi ini tidak tanpa hambatan. Salah satu kendala utama
adalah kurangnya pemahaman mendalam mengenai tasawuf di kalangan
pendidik. Banyak guru yang belum mendapatkan pelatihan khusus mengenai
tasawuf, sehingga kesulitan dalam mengintegrasikan nilai-nilainya ke dalam
pembelajaran. Menurut Rahmawati (2020), keterbatasan bahan ajar yang memuat

417
A2 Vol. 02 No. 01 2025



Muhammad Arief Qamara

konsep tasawuf juga menjadi kendala dalam implementasi nilai-nilai spiritual
dalam kurikulum.

Untuk mengatasi kendala tersebut, diperlukan upaya peningkatan
kompetensi pendidik melalui pelatihan dan workshop mengenai tasawuf. Suharti
(2018) menekankan bahwa pelatihan intensif mengenai nilai-nilai tasawuf dapat
meningkatkan kapasitas pendidik dalam mengintegrasikan ajaran spiritual ke
dalam pembelajaran.

Selain itu, pengembangan materi ajar yang inovatif dan kontekstual juga
menjadi strategi penting. Pembuatan modul dan buku ajar yang mengandung
kajian tasawuf secara mendalam dapat membantu pendidik dalam menyampaikan
nilai-nilai tersebut kepada peserta didik. Taufik (2018) menulis bahwa inovasi
dalam pengembangan materi ajar berbasis tasawuf sangat diperlukan untuk
menyelaraskan teori dengan praktik di lapangan.

Dukungan dari institusi pendidikan dan stakeholder juga sangat berperan
dalam mengatasi berbagai kendala tersebut. Yamin (2018) menegaskan bahwa
sinergi antara pimpinan lembaga, pendidik, dan masyarakat sangat krusial untuk
menyukseskan implementasi nilai tasawuf dalam pendidikan Islam. Lingkungan
pendidikan yang kondusif juga menjadi faktor pendukung signifikan. Lingkungan
yang harmonis, baik di dalam kelas maupun di luar kelas, memungkinkan siswa
untuk menginternalisasi nilai-nilai tasawuf secara alami. Hal ini sejalan dengan
temuan Hidayat (2017) yang menyatakan bahwa lingkungan pendidikan yang
mendukung praktik keislaman akan memudahkan siswa dalam menanamkan nilai-
nilai tasawuf. Selain itu, pendekatan pembelajaran yang interaktif dan partisipatif
juga dapat meningkatkan efektivitas implementasi nilai-nilai tasawuf. Menurut
Giantomi, Nurwadjah, dan Andewi (2021), metode pembelajaran yang melibatkan
diskusi, refleksi, dan praktik langsung dapat membantu siswa memahami dan
menginternalisasi nilai-nilai tasawuf dengan lebih baik.

Penerapan evaluasi yang menekankan aspek spiritual dan moral juga
penting dalam mengukur keberhasilan implementasi nilai-nilai tasawuf. Evaluasi
tidak hanya berfokus pada aspek kognitif tetapi juga mencakup penilaian terhadap
perkembangan akhlak dan spiritualitas siswa. Hal ini sejalan dengan pandangan
Nasution (2019) yang menyatakan bahwa pendidikan yang baik harus
mengintegrasikan aspek spiritual dan moral. Secara keseluruhan, implementasi
nilai-nilai akhlak tasawuf dalam kurikulum pendidikan Islam di lembaga
pendidikan formal memiliki potensi besar dalam membentuk karakter peserta
didik yang holistik. Meskipun terdapat berbagai tantangan, dengan strategi yang
tepat dan dukungan dari berbagai pihak, integrasi nilai-nilai tasawuf dapat berjalan
efektif dan memberikan dampak positif bagi perkembangan peserta didik.

418
A2X Vol. 02 No. 01 2025



Implementasi Akhlak Tasawuf dalam Pendidikan Islam

Faktor Pendukung dan Penghambat dalam Mengintegrasikan Ajaran Tasawuf ke
dalam Proses Pembelajaran Pendidikan Islam

Implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf dalam pendidikan Islam menghadapi
berbagai faktor pendukung dan penghambat yang memengaruhi efektivitasnya.
Salah satu faktor pendukung utama adalah komitmen dari para pendidik dan
pimpinan lembaga pendidikan yang memahami pentingnya nilai tasawuf.
Sebagaimana dijelaskan oleh Giantomi, Nurwadjah, dan Andewi (2021, p. 105),
"Komitmen pendidik dalam mengintegrasikan nilai tasawuf sangat menentukan
keberhasilan pembentukan akhlak mulia pada peserta didik." Kutipan ini
menggambarkan pentingnya peran aktif guru dalam menyampaikan nilai spiritual.

Selain itu, dukungan lingkungan pendidikan yang kondusif juga menjadi
faktor pendukung signifikan. Lingkungan yang harmonis, baik di dalam kelas
maupun di luar kelas, memungkinkan siswa untuk menginternalisasi nilai-nilai
tasawuf secara alami. Hal ini sejalan dengan temuan Hidayat (2017, p. 45) yang
menyatakan, "Lingkungan pendidikan yang mendukung praktik keislaman akan
memudahkan siswa dalam menanamkan nilai-nilai tasawuf."

Namun demikian, penelitian juga menemukan sejumlah faktor penghambat
dalam penerapan nilai akhlak tasawuf, terutama terkait dengan kurangnya
pemahaman mendalam mengenai tasawuf di kalangan pendidik. Kurangnya
pelatihan khusus mengenai tasawuf menjadi kendala utama, sehingga
pengintegrasian nilai-nilai tersebut tidak selalu konsisten di setiap lembaga
pendidikan. Sebagaimana diungkap oleh Zubaidah (2019, p. 88), "Kurangnya
literatur dan pelatihan khusus mengenai tasawuf di kalangan pendidik menjadi
hambatan utama dalam implementasi nilai-nilai spiritual dalam pendidikan."
Kutipan ini menekankan perlunya peningkatan kapasitas pendidik agar mampu
menyampaikan ajaran tasawuf dengan baik.

Faktor lain yang menghambat adalah adanya kecenderungan paradigma
pendidikan yang lebih menekankan pada aspek kognitif dan akademis
dibandingkan pada pembentukan karakter. Hal ini menyebabkan nilai-nilai tasawuf,
yang berfokus pada pembentukan jiwa, sering kali terabaikan dalam proses
pembelajaran formal.

Dari sisi kelembagaan, keterbatasan sumber daya dan materi ajar yang
mengandung nilai-nilai tasawuf juga menjadi kendala. Penelitian Rahmawati (2020,
p.- 67) menyebutkan, "Keterbatasan bahan ajar yang memuat konsep tasawuf
membuat integrasi nilai-nilai spiritual dalam kurikulum menjadi tidak maksimal."
Kutipan tersebut menggambarkan kebutuhan mendesak untuk mengembangkan
materi pembelajaran yang relevan dengan tasawuf.

Untuk mengatasi kendala tersebut, penguatan kompetensi pendidik melalui
pelatihan dan workshop mengenai tasawuf sangat diperlukan. Menurut Suharti (2018,
p. 120), "Pelatihan intensif mengenai nilai-nilai tasawuf dapat meningkatkan
kapasitas pendidik dalam mengintegrasikan ajaran spiritual ke dalam pembelajaran.”

419
A2 Vol. 02 No. 01 2025



Muhammad Arief Qamara

Hal ini menunjukkan bahwa pengembangan profesional guru merupakan kunci
utama dalam implementasi nilai akhlak tasawuf. Selain itu, pengembangan materi
ajar yang inovatif dan kontekstual juga menjadi strategi penting. Pembuatan modul
dan buku ajar yang mengandung kajian tasawuf secara mendalam dapat membantu
pendidik dalam menyampaikan nilai-nilai tersebut kepada peserta didik. Taufik
(2018, p. 75) menulis, "Inovasi dalam pengembangan materi ajar berbasis tasawuf
sangat diperlukan untuk menyelaraskan teori dengan praktik di lapangan.”

Dukungan dari institusi pendidikan dan stakeholder juga sangat berperan
dalam mengatasi berbagai kendala tersebut. Menurut Yamin (2018, p. 90), "Sinergi
antara pimpinan lembaga, pendidik, dan masyarakat sangat krusial untuk
menyukseskan implementasi nilai tasawuf dalam pendidikan Islam." Kutipan ini
menegaskan pentingnya kolaborasi lintas pihak untuk mencapai tujuan pendidikan
yang holistik.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa penerapan akhlak tasawuf dalam
pendidikan Islam telah menunjukkan potensi positif, meskipun terdapat berbagai
tantangan yang harus diatasi. Integrasi nilai tasawuf dalam kurikulum dan proses
pembelajaran mampu membentuk karakter peserta didik secara lebih utuh, asalkan
pendidik mendapatkan pelatihan yang memadai dan dukungan institusional kuat
tersedia.

Dengan demikian, penelitian ini menyimpulkan bahwa implementasi akhlak
tasawuf dalam pendidikan Islam merupakan upaya strategis dalam membentuk
generasi yang tidak hanya unggul secara akademis, tetapi juga memiliki integritas
moral dan spiritual yang tinggi. Untuk keberhasilan implementasi tersebut,
diperlukan upaya bersama antara pendidik, lembaga pendidikan, dan masyarakat
dalam mengembangkan kompetensi, materi ajar, serta lingkungan belajar yang
mendukung.

SIMPULAN

Berdasarkan uraian di atas, disimpulkan bahwa implementasi akhlak
tasawuf dalam pendidikan Islam memiliki peran krusial dalam membentuk
karakter peserta didik yang berlandaskan nilai-nilai spiritual. Dengan
mengintegrasikan konsep-konsep tasawuf seperti penyucian jiwa (tazkiyatun nafs),
introspeksi diri (muhasabah), dan ketawakalan kepada Allah (tawakkul), pendidikan
Islam dapat menghasilkan individu yang tidak hanya unggul secara intelektual,
tetapi juga memiliki kesadaran moral yang tinggi.

Proses penerapan nilai-nilai tasawuf dalam kurikulum pendidikan Islam
telah dilakukan melalui pendekatan holistik, baik dalam mata pelajaran formal
maupun melalui kegiatan ekstrakurikuler seperti zikir, pengajian, dan kajian kitab-
kitab sufi. Namun, masih terdapat berbagai tantangan yang perlu diatasi, seperti
keterbatasan pemahaman pendidik tentang tasawuf dan kurangnya bahan ajar

420
A2X Vol. 02 No. 01 2025



Implementasi Akhlak Tasawuf dalam Pendidikan Islam

yang relevan. Faktor-faktor ini menghambat efektivitas implementasi tasawuf
dalam dunia pendidikan.

Selain tantangan tersebut, paradigma pendidikan yang lebih berorientasi
pada aspek kognitif dibandingkan pembentukan karakter juga menjadi kendala
tersendiri. Untuk mengatasi hal ini, diperlukan pendekatan yang lebih
komprehensif dalam menyusun kurikulum yang tidak hanya menekankan aspek
akademik, tetapi juga menanamkan nilai-nilai spiritual dan etika. Pengembangan
materi ajar yang inovatif serta peningkatan kompetensi pendidik melalui pelatihan
khusus mengenai tasawuf menjadi solusi yang dapat diterapkan.

Dukungan dari berbagai pihak, termasuk pemerintah, lembaga pendidikan,
dan masyarakat, sangat diperlukan untuk memastikan keberhasilan implementasi
akhlak tasawuf dalam pendidikan Islam. Sinergi antara semua elemen ini akan
menciptakan lingkungan belajar yang kondusif bagi peserta didik dalam
memahami dan mengamalkan nilai-nilai tasawuf dalam kehidupan sehari-hari.

Secara keseluruhan, penerapan akhlak tasawuf dalam pendidikan Islam
adalah langkah strategis dalam membentuk generasi yang tidak hanya
berpengetahuan luas, tetapi juga memiliki kesadaran spiritual yang mendalam.
Dengan upaya yang berkelanjutan dalam memperbaiki sistem pendidikan, nilai-
nilai tasawuf dapat menjadi bagian integral dalam membangun peradaban Islam
yang berkarakter dan berakhlak mulia.

421
A2 Vol. 02 No. 01 2025



Muhammad Arief Qamara

DAFTAR REFERENSI

Assingkily, M. S., & Rangkuti, M. (2020). Urgensitas pendidikan akhlak bagi anak
usia dasar (Studi era darurat covid 19). Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam, 9(2),
92-107. https://jurnaltarbiyah.uinsu.ac.id/index.php/tazkiya/article/view/836.

Mahariah, M., & Assingkily, M. S. (2021). Pendekatan Pendidikan Islam Dalam
Kajian Studi Islam. Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam, 10(1).
https://jurnaltarbiyah.uinsu.ac.id/index.php/tazkiya/article/view/1018.

Muhajir, M. (2022). Konsep Akhlak Tasawuf dalam Proses Pendidikan Islam.
Cendekia: Jurnal IImu Pengetahuan, 2(4), 307-315.
https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia/article/view/1711.

Purwanto, P., et al. (2007). Etika Membangun Masyarakat Islam Modern. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Rohmat, M. (2023). Implementasi Pembelajaran Akhlak Tasawuf dalam
Meningkatkan Karakter Demokratis Mahasiswa PAIL Mutiara: Jurnal Penelitian
dan Kajian Keislaman, 7(1), 1-15.
https://journal.staiypigbaubau.ac.id/index.php/Mutiara/article/view/1274.

Setiawan, B. A., Prasetiya, B., & Rofi, S. (2019). Implementasi Tasawuf dalam
Pendidikan Agama Islam: Independensi, Dialog, dan Integrasi. Potensia: Jurnal
Kependidikan Islam, 5(1), 69-84.
https://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&profile=ehost&scope=sit
e&authtype=crawler&jrnl=16931025&AN=142944128&h=BFrFi0%2Fs9SrgVpz
2HWrEr4VE2wBaolL.3phVCDH2KGHsm2a]WiF19KghErtnrg7UwBIw %2Bxlc
ViMNiP6HON7%2EXP4Q%3D %3D&crl=c.

Sholihah, U. (2021). Implementasi Konsep Akhlak Tasawuf dalam Pendidikan
Agama Islam (Studi Analisis Degradasi Moral). Jurnal Musaddadiyah, 12(2),
123-135. https://journal.stai-
musaddadiyah.ac.id/index.php/jm/article/view/387.

Sulastri, E. (2023). Menerapkan Nilai-nilai Tasawuf dalam Pendidikan untuk
Meningkatkan Akhlak Peserta Didik. Virtuous: Jurnal Pendidikan Islam, 1(1), 45—
58. https://journal.stai-
almujtama.ac.id/index.php/virtuous/article/download/5/23.

Syukur, A. (2002). Tasawuf sosial. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

422
A2X Vol. 02 No. 01 2025


https://jurnaltarbiyah.uinsu.ac.id/index.php/tazkiya/article/view/836
https://jurnaltarbiyah.uinsu.ac.id/index.php/tazkiya/article/view/1018
https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia/article/view/1711
https://journal.staiypiqbaubau.ac.id/index.php/Mutiara/article/view/1274
https://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&profile=ehost&scope=site&authtype=crawler&jrnl=16931025&AN=142944128&h=BFrFio%2Fs9SrgVpz2HWrEr4VE2wBaoL3phVCDH2KGHsm2aJWiF19KghErtnrg7UwBIw%2BxlcViMNiP6HQn7%2FXP4Q%3D%3D&crl=c
https://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&profile=ehost&scope=site&authtype=crawler&jrnl=16931025&AN=142944128&h=BFrFio%2Fs9SrgVpz2HWrEr4VE2wBaoL3phVCDH2KGHsm2aJWiF19KghErtnrg7UwBIw%2BxlcViMNiP6HQn7%2FXP4Q%3D%3D&crl=c
https://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&profile=ehost&scope=site&authtype=crawler&jrnl=16931025&AN=142944128&h=BFrFio%2Fs9SrgVpz2HWrEr4VE2wBaoL3phVCDH2KGHsm2aJWiF19KghErtnrg7UwBIw%2BxlcViMNiP6HQn7%2FXP4Q%3D%3D&crl=c
https://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&profile=ehost&scope=site&authtype=crawler&jrnl=16931025&AN=142944128&h=BFrFio%2Fs9SrgVpz2HWrEr4VE2wBaoL3phVCDH2KGHsm2aJWiF19KghErtnrg7UwBIw%2BxlcViMNiP6HQn7%2FXP4Q%3D%3D&crl=c
https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jm/article/view/387
https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jm/article/view/387
https://journal.stai-almujtama.ac.id/index.php/virtuous/article/download/5/23
https://journal.stai-almujtama.ac.id/index.php/virtuous/article/download/5/23

