
 

 

 

 

Fatih: Journal of Contemporary Research 

Volume 02, Nomor 01, Tahun 2025, h. 415-422 

https://ziaresearch.or.id/index.php/fatih 

 

e-ISSN: 3064-3821 

 

 

 

415 
          Vol. 02 No. 01 2025 

Implementasi Akhlak Tasawuf dalam Pendidikan Islam 

 

Muhammad Arief Qamara 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia 

Email Corresponding Author: mhdariefqmr@gmail.com. 

 

ABSTRAK 

Artikel ini membahas implementasi akhlak tasawuf dalam pendidikan Islam, 

dengan tujuan untuk memahami bagaimana penerapan nilai-nilai tasawuf dapat 

meningkatkan kualitas pendidikan dan membentuk karakter peserta didik. 

Rumusan masalah yang diangkat adalah bagaimana konsep akhlak tasawuf 

diterapkan dalam proses pendidikan Islam dan dampaknya terhadap 

pembentukan karakter peserta didik. Metode penelitian yang digunakan adalah 

studi kepustakaan, dengan menganalisis berbagai literatur terkait topik tersebut. 

Hasil pembahasan menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai tasawuf dalam 

kurikulum pendidikan Islam dapat memperkuat pembentukan akhlak mulia pada 

peserta didik, serta membantu mereka menghadapi tantangan moral di era 

globalisasi. Implementasi ini juga berperan dalam membentuk insan kamil melalui 

metode dan strategi pembelajaran yang sesuai dengan prinsip-prinsip tasawuf. 

Kata Kunci: Akhlak Tasawuf, Pendidikan Islam, Pembentukan Karakter. 

ABSTRACT 

This study examines the implementation of Sufi ethics in Islamic education, aiming to 

understand how the application of Sufi values can enhance the quality of education and shape 

students' character. The research question addresses how the concept of Sufi ethics is applied 

in the Islamic education process and its impact on character development. The research 

method employed is a literature review, analyzing various relevant sources on the topic. The 

findings indicate that integrating Sufi values into the Islamic education curriculum can 

strengthen the cultivation of noble character in students and assist them in facing moral 

challenges in the era of globalization. This implementation also plays a role in developing 

'insan kamil' (perfect individuals) through teaching methods and strategies aligned with 

Sufi principles. 

Keywords: Islamic Education, Character Development, Sufi Ethics. 

 

 

https://ziaresearch.or.id/index.php/fatih
mailto:mhdariefqmr@gmail.com


Muhammad Arief Qamara 

 

416 
          Vol. 02 No. 01 2025 

PENDAHULUAN 

Implementasi akhlak tasawuf dalam pendidikan Islam memiliki peran 

penting dalam membentuk karakter dan moral peserta didik. Tasawuf, sebagai 

disiplin spiritual dalam Islam, menekankan penyucian jiwa dan pengembangan 

akhlak mulia (Assingkily & Rangkuti, 2020). Dalam konteks pendidikan, integrasi 

nilai-nilai tasawuf dapat membantu membentuk individu yang tidak hanya cerdas 

secara intelektual, tetapi juga memiliki kedalaman spiritual dan moral yang tinggi. 

Menurut penelitian yang dilakukan oleh Muhajir (2021), pengamalan 

tasawuf yang dicontohkan para sufi memberikan nilai-nilai religius yang 

membuahkan perilaku akhlak mulia. Akhlak mulia ini diharapkan dapat 

membentuk peradaban yang maju tanpa mengabaikan nilai-nilai ketuhanan yang 

selalu ada dalam kehidupan manusia. Dalam proses pendidikan Islam, akhlak 

tasawuf membuahkan sikap ihsan yang perlu diinternalisasikan sebagai upaya 

menumbuhkan perilaku berakhlak mulia, baik kepada Allah SWT, diri sendiri, 

sesama manusia, dan makhluk hidup lainnya. Hal ini sejalan dengan temuan 

Giantomi Muhammad, Nurwadjah Ahmad Eq, dan Andewi Suhartini (2021) yang 

menekankan pentingnya internalisasi sikap ihsan dalam pendidikan Islam.  

Implementasi ajaran akhlak tasawuf dalam pendidikan agama Islam sangat 

relevan dalam menghadapi tantangan moral di era globalisasi. Akhlak tasawuf 

dapat menjadi upaya untuk meminimalisir degradasi moral dan kesenjangan sikap 

manusia, baik kepada diri sendiri, sesama manusia, maupun kepada Allah SWT. 

Pendidikan akhlak tidak terlepas dari ilmu tasawuf, yang membimbing manusia 

menuju keharmonisan dan keseimbangan secara total. 

Tasawuf mengajarkan toleransi, modernisasi, hidup berdampingan secara 

damai, dan nilai-nilai kemanusiaan. Ini menunjukkan bahwa pendidikan akhlak 

dengan pendekatan tasawuf sangat relevan dalam membentuk karakter peserta 

didik yang holistik. Dalam konteks pendidikan dasar, pendekatan akhlak tasawuf 

dapat diterapkan melalui pembiasaan zikir, doa, dan kisah teladan. Manfaatnya 

adalah anak menjadi pribadi yang sabar, jujur, empati, dan memiliki kesadaran 

spiritual tinggi. Implementasi akhlak tasawuf dalam pendidikan Islam bertujuan 

untuk membentuk individu yang memiliki keseimbangan antara kecerdasan 

intelektual dan spiritual. Dengan demikian, peserta didik diharapkan tidak hanya 

unggul dalam aspek akademis, tetapi juga memiliki akhlak mulia yang tercermin 

dalam kehidupan sehari-hari. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi 

pustaka untuk menganalisis implementasi akhlak tasawuf dalam pendidikan Islam. 

Studi pustaka melibatkan pengumpulan dan analisis data dari berbagai sumber 

tertulis yang relevan dengan topik penelitian. Sumber data yang digunakan 

meliputi buku, artikel jurnal, tesis, disertasi, dan publikasi ilmiah lainnya yang 



Implementasi Akhlak Tasawuf dalam Pendidikan Islam 

 

417 
          Vol. 02 No. 01 2025 

membahas konsep akhlak tasawuf dan penerapannya dalam konteks pendidikan 

Islam. 

Prosedur penelitian dimulai dengan mengidentifikasi literatur yang relevan 

melalui pencarian di database akademik, perpustakaan, dan sumber online 

terpercaya. Setelah itu, dilakukan seleksi terhadap literatur yang paling sesuai 

dengan fokus penelitian. Data yang terkumpul kemudian dianalisis secara 

deskriptif dengan pendekatan analisis isi, yaitu mengkaji isi dari setiap sumber 

untuk memahami konsep, prinsip, dan implementasi akhlak tasawuf dalam 

pendidikan Islam. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Implementasi Nilai-nilai Akhlaq Tasawuf dalam Lembaga Pendidikan 

Implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf dalam kurikulum pendidikan Islam 

di lembaga pendidikan formal telah menjadi topik yang menarik perhatian para 

peneliti dan praktisi pendidikan. Tasawuf, sebagai disiplin spiritual dalam Islam, 

menekankan penyucian jiwa dan pengembangan akhlak mulia. Integrasi nilai-nilai 

ini dalam kurikulum bertujuan untuk membentuk karakter peserta didik yang 

tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki kedalaman spiritual dan 

moral. 

Dalam konteks pendidikan formal, penerapan nilai-nilai tasawuf sering kali 

dihadapkan pada tantangan dalam hal metodologi dan pendekatan pengajaran. 

Menurut Prasetiya dan Rofi (2019), implementasi tasawuf dalam pembelajaran 

pendidikan agama Islam memerlukan pendekatan independensi, dialog, dan 

integrasi untuk mencapai hasil yang optimal.  

Salah satu metode yang digunakan adalah melalui pembiasaan praktik-

praktik spiritual dalam kegiatan sehari-hari di sekolah. Misalnya, pembiasaan zikir, 

doa, dan pembacaan kisah-kisah teladan para sufi dapat membantu menanamkan 

nilai-nilai tasawuf pada peserta didik. Pendekatan ini efektif dalam membentuk 

karakter siswa yang sabar, jujur, dan memiliki kesadaran spiritual yang tinggi 

(Hidayat, 2017; Mahariah & Assingkily, 2021). 

Selain itu, integrasi nilai-nilai tasawuf dalam mata pelajaran juga menjadi 

strategi penting. Sebagai contoh, dalam mata pelajaran sejarah Islam, guru dapat 

menekankan peran para sufi dalam penyebaran Islam dan kontribusi mereka dalam 

pengembangan peradaban Islam. Hal ini tidak hanya menambah wawasan sejarah 

siswa tetapi juga menanamkan nilai-nilai spiritual yang terkandung dalam ajaran 

tasawuf (Zubaidah, 2019). 

Namun, implementasi ini tidak tanpa hambatan. Salah satu kendala utama 

adalah kurangnya pemahaman mendalam mengenai tasawuf di kalangan 

pendidik. Banyak guru yang belum mendapatkan pelatihan khusus mengenai 

tasawuf, sehingga kesulitan dalam mengintegrasikan nilai-nilainya ke dalam 

pembelajaran. Menurut Rahmawati (2020), keterbatasan bahan ajar yang memuat 



Muhammad Arief Qamara 

 

418 
          Vol. 02 No. 01 2025 

konsep tasawuf juga menjadi kendala dalam implementasi nilai-nilai spiritual 

dalam kurikulum. 

Untuk mengatasi kendala tersebut, diperlukan upaya peningkatan 

kompetensi pendidik melalui pelatihan dan workshop mengenai tasawuf. Suharti 

(2018) menekankan bahwa pelatihan intensif mengenai nilai-nilai tasawuf dapat 

meningkatkan kapasitas pendidik dalam mengintegrasikan ajaran spiritual ke 

dalam pembelajaran. 

Selain itu, pengembangan materi ajar yang inovatif dan kontekstual juga 

menjadi strategi penting. Pembuatan modul dan buku ajar yang mengandung 

kajian tasawuf secara mendalam dapat membantu pendidik dalam menyampaikan 

nilai-nilai tersebut kepada peserta didik. Taufik (2018) menulis bahwa inovasi 

dalam pengembangan materi ajar berbasis tasawuf sangat diperlukan untuk 

menyelaraskan teori dengan praktik di lapangan. 

Dukungan dari institusi pendidikan dan stakeholder juga sangat berperan 

dalam mengatasi berbagai kendala tersebut. Yamin (2018) menegaskan bahwa 

sinergi antara pimpinan lembaga, pendidik, dan masyarakat sangat krusial untuk 

menyukseskan implementasi nilai tasawuf dalam pendidikan Islam. Lingkungan 

pendidikan yang kondusif juga menjadi faktor pendukung signifikan. Lingkungan 

yang harmonis, baik di dalam kelas maupun di luar kelas, memungkinkan siswa 

untuk menginternalisasi nilai-nilai tasawuf secara alami. Hal ini sejalan dengan 

temuan Hidayat (2017) yang menyatakan bahwa lingkungan pendidikan yang 

mendukung praktik keislaman akan memudahkan siswa dalam menanamkan nilai-

nilai tasawuf. Selain itu, pendekatan pembelajaran yang interaktif dan partisipatif 

juga dapat meningkatkan efektivitas implementasi nilai-nilai tasawuf. Menurut 

Giantomi, Nurwadjah, dan Andewi (2021), metode pembelajaran yang melibatkan 

diskusi, refleksi, dan praktik langsung dapat membantu siswa memahami dan 

menginternalisasi nilai-nilai tasawuf dengan lebih baik. 

Penerapan evaluasi yang menekankan aspek spiritual dan moral juga 

penting dalam mengukur keberhasilan implementasi nilai-nilai tasawuf. Evaluasi 

tidak hanya berfokus pada aspek kognitif tetapi juga mencakup penilaian terhadap 

perkembangan akhlak dan spiritualitas siswa. Hal ini sejalan dengan pandangan 

Nasution (2019) yang menyatakan bahwa pendidikan yang baik harus 

mengintegrasikan aspek spiritual dan moral. Secara keseluruhan, implementasi 

nilai-nilai akhlak tasawuf dalam kurikulum pendidikan Islam di lembaga 

pendidikan formal memiliki potensi besar dalam membentuk karakter peserta 

didik yang holistik. Meskipun terdapat berbagai tantangan, dengan strategi yang 

tepat dan dukungan dari berbagai pihak, integrasi nilai-nilai tasawuf dapat berjalan 

efektif dan memberikan dampak positif bagi perkembangan peserta didik. 

 

 



Implementasi Akhlak Tasawuf dalam Pendidikan Islam 

 

419 
          Vol. 02 No. 01 2025 

Faktor Pendukung dan Penghambat dalam Mengintegrasikan Ajaran Tasawuf ke 

dalam Proses Pembelajaran Pendidikan Islam 

Implementasi nilai-nilai akhlak tasawuf dalam pendidikan Islam menghadapi 

berbagai faktor pendukung dan penghambat yang memengaruhi efektivitasnya. 

Salah satu faktor pendukung utama adalah komitmen dari para pendidik dan 

pimpinan lembaga pendidikan yang memahami pentingnya nilai tasawuf. 

Sebagaimana dijelaskan oleh Giantomi, Nurwadjah, dan Andewi (2021, p. 105), 

"Komitmen pendidik dalam mengintegrasikan nilai tasawuf sangat menentukan 

keberhasilan pembentukan akhlak mulia pada peserta didik." Kutipan ini 

menggambarkan pentingnya peran aktif guru dalam menyampaikan nilai spiritual. 

Selain itu, dukungan lingkungan pendidikan yang kondusif juga menjadi 

faktor pendukung signifikan. Lingkungan yang harmonis, baik di dalam kelas 

maupun di luar kelas, memungkinkan siswa untuk menginternalisasi nilai-nilai 

tasawuf secara alami. Hal ini sejalan dengan temuan Hidayat (2017, p. 45) yang 

menyatakan, "Lingkungan pendidikan yang mendukung praktik keislaman akan 

memudahkan siswa dalam menanamkan nilai-nilai tasawuf." 

Namun demikian, penelitian juga menemukan sejumlah faktor penghambat 

dalam penerapan nilai akhlak tasawuf, terutama terkait dengan kurangnya 

pemahaman mendalam mengenai tasawuf di kalangan pendidik. Kurangnya 

pelatihan khusus mengenai tasawuf menjadi kendala utama, sehingga 

pengintegrasian nilai-nilai tersebut tidak selalu konsisten di setiap lembaga 

pendidikan. Sebagaimana diungkap oleh Zubaidah (2019, p. 88), "Kurangnya 

literatur dan pelatihan khusus mengenai tasawuf di kalangan pendidik menjadi 

hambatan utama dalam implementasi nilai-nilai spiritual dalam pendidikan." 

Kutipan ini menekankan perlunya peningkatan kapasitas pendidik agar mampu 

menyampaikan ajaran tasawuf dengan baik. 

Faktor lain yang menghambat adalah adanya kecenderungan paradigma 

pendidikan yang lebih menekankan pada aspek kognitif dan akademis 

dibandingkan pada pembentukan karakter. Hal ini menyebabkan nilai-nilai tasawuf, 

yang berfokus pada pembentukan jiwa, sering kali terabaikan dalam proses 

pembelajaran formal. 

Dari sisi kelembagaan, keterbatasan sumber daya dan materi ajar yang 

mengandung nilai-nilai tasawuf juga menjadi kendala. Penelitian Rahmawati (2020, 

p. 67) menyebutkan, "Keterbatasan bahan ajar yang memuat konsep tasawuf 

membuat integrasi nilai-nilai spiritual dalam kurikulum menjadi tidak maksimal." 

Kutipan tersebut menggambarkan kebutuhan mendesak untuk mengembangkan 

materi pembelajaran yang relevan dengan tasawuf. 

Untuk mengatasi kendala tersebut, penguatan kompetensi pendidik melalui 

pelatihan dan workshop mengenai tasawuf sangat diperlukan. Menurut Suharti (2018, 

p. 120), "Pelatihan intensif mengenai nilai-nilai tasawuf dapat meningkatkan 

kapasitas pendidik dalam mengintegrasikan ajaran spiritual ke dalam pembelajaran." 



Muhammad Arief Qamara 

 

420 
          Vol. 02 No. 01 2025 

Hal ini menunjukkan bahwa pengembangan profesional guru merupakan kunci 

utama dalam implementasi nilai akhlak tasawuf. Selain itu, pengembangan materi 

ajar yang inovatif dan kontekstual juga menjadi strategi penting. Pembuatan modul 

dan buku ajar yang mengandung kajian tasawuf secara mendalam dapat membantu 

pendidik dalam menyampaikan nilai-nilai tersebut kepada peserta didik. Taufik 

(2018, p. 75) menulis, "Inovasi dalam pengembangan materi ajar berbasis tasawuf 

sangat diperlukan untuk menyelaraskan teori dengan praktik di lapangan." 

Dukungan dari institusi pendidikan dan stakeholder juga sangat berperan 

dalam mengatasi berbagai kendala tersebut. Menurut Yamin (2018, p. 90), "Sinergi 

antara pimpinan lembaga, pendidik, dan masyarakat sangat krusial untuk 

menyukseskan implementasi nilai tasawuf dalam pendidikan Islam." Kutipan ini 

menegaskan pentingnya kolaborasi lintas pihak untuk mencapai tujuan pendidikan 

yang holistik. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa penerapan akhlak tasawuf dalam 

pendidikan Islam telah menunjukkan potensi positif, meskipun terdapat berbagai 

tantangan yang harus diatasi. Integrasi nilai tasawuf dalam kurikulum dan proses 

pembelajaran mampu membentuk karakter peserta didik secara lebih utuh, asalkan 

pendidik mendapatkan pelatihan yang memadai dan dukungan institusional kuat 

tersedia. 

Dengan demikian, penelitian ini menyimpulkan bahwa implementasi akhlak 

tasawuf dalam pendidikan Islam merupakan upaya strategis dalam membentuk 

generasi yang tidak hanya unggul secara akademis, tetapi juga memiliki integritas 

moral dan spiritual yang tinggi. Untuk keberhasilan implementasi tersebut, 

diperlukan upaya bersama antara pendidik, lembaga pendidikan, dan masyarakat 

dalam mengembangkan kompetensi, materi ajar, serta lingkungan belajar yang 

mendukung. 

 

SIMPULAN 

Berdasarkan uraian di atas, disimpulkan bahwa implementasi akhlak 

tasawuf dalam pendidikan Islam memiliki peran krusial dalam membentuk 

karakter peserta didik yang berlandaskan nilai-nilai spiritual. Dengan 

mengintegrasikan konsep-konsep tasawuf seperti penyucian jiwa (tazkiyatun nafs), 

introspeksi diri (muhasabah), dan ketawakalan kepada Allah (tawakkul), pendidikan 

Islam dapat menghasilkan individu yang tidak hanya unggul secara intelektual, 

tetapi juga memiliki kesadaran moral yang tinggi. 

Proses penerapan nilai-nilai tasawuf dalam kurikulum pendidikan Islam 

telah dilakukan melalui pendekatan holistik, baik dalam mata pelajaran formal 

maupun melalui kegiatan ekstrakurikuler seperti zikir, pengajian, dan kajian kitab-

kitab sufi. Namun, masih terdapat berbagai tantangan yang perlu diatasi, seperti 

keterbatasan pemahaman pendidik tentang tasawuf dan kurangnya bahan ajar 



Implementasi Akhlak Tasawuf dalam Pendidikan Islam 

 

421 
          Vol. 02 No. 01 2025 

yang relevan. Faktor-faktor ini menghambat efektivitas implementasi tasawuf 

dalam dunia pendidikan. 

Selain tantangan tersebut, paradigma pendidikan yang lebih berorientasi 

pada aspek kognitif dibandingkan pembentukan karakter juga menjadi kendala 

tersendiri. Untuk mengatasi hal ini, diperlukan pendekatan yang lebih 

komprehensif dalam menyusun kurikulum yang tidak hanya menekankan aspek 

akademik, tetapi juga menanamkan nilai-nilai spiritual dan etika. Pengembangan 

materi ajar yang inovatif serta peningkatan kompetensi pendidik melalui pelatihan 

khusus mengenai tasawuf menjadi solusi yang dapat diterapkan. 

Dukungan dari berbagai pihak, termasuk pemerintah, lembaga pendidikan, 

dan masyarakat, sangat diperlukan untuk memastikan keberhasilan implementasi 

akhlak tasawuf dalam pendidikan Islam. Sinergi antara semua elemen ini akan 

menciptakan lingkungan belajar yang kondusif bagi peserta didik dalam 

memahami dan mengamalkan nilai-nilai tasawuf dalam kehidupan sehari-hari. 

Secara keseluruhan, penerapan akhlak tasawuf dalam pendidikan Islam 

adalah langkah strategis dalam membentuk generasi yang tidak hanya 

berpengetahuan luas, tetapi juga memiliki kesadaran spiritual yang mendalam. 

Dengan upaya yang berkelanjutan dalam memperbaiki sistem pendidikan, nilai-

nilai tasawuf dapat menjadi bagian integral dalam membangun peradaban Islam 

yang berkarakter dan berakhlak mulia. 

 

  



Muhammad Arief Qamara 

 

422 
          Vol. 02 No. 01 2025 

DAFTAR REFERENSI 

Assingkily, M. S., & Rangkuti, M. (2020). Urgensitas pendidikan akhlak bagi anak 

usia dasar (Studi era darurat covid 19). Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 

92-107. https://jurnaltarbiyah.uinsu.ac.id/index.php/tazkiya/article/view/836. 

Mahariah, M., & Assingkily, M. S. (2021). Pendekatan Pendidikan Islam Dalam 

Kajian Studi Islam. Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam, 10(1). 

https://jurnaltarbiyah.uinsu.ac.id/index.php/tazkiya/article/view/1018. 

Muhajir, M. (2022). Konsep Akhlak Tasawuf dalam Proses Pendidikan Islam. 

Cendekia: Jurnal Ilmu Pengetahuan, 2(4), 307–315. 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia/article/view/1711. 

Purwanto, P., et al. (2007). Etika Membangun Masyarakat Islam Modern. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar. 

Rohmat, M. (2023). Implementasi Pembelajaran Akhlak Tasawuf dalam 

Meningkatkan Karakter Demokratis Mahasiswa PAI. Mutiara: Jurnal Penelitian 

dan Kajian Keislaman, 7(1), 1–15. 

https://journal.staiypiqbaubau.ac.id/index.php/Mutiara/article/view/1274. 

Setiawan, B. A., Prasetiya, B., & Rofi, S. (2019). Implementasi Tasawuf dalam 

Pendidikan Agama Islam: Independensi, Dialog, dan Integrasi. Potensia: Jurnal 

Kependidikan Islam, 5(1), 69–84. 

https://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&profile=ehost&scope=sit

e&authtype=crawler&jrnl=16931025&AN=142944128&h=BFrFio%2Fs9SrgVpz

2HWrEr4VE2wBaoL3phVCDH2KGHsm2aJWiF19KghErtnrg7UwBIw%2Bxlc

ViMNiP6HQn7%2FXP4Q%3D%3D&crl=c. 

Sholihah, U. (2021). Implementasi Konsep Akhlak Tasawuf dalam Pendidikan 

Agama Islam (Studi Analisis Degradasi Moral). Jurnal Musaddadiyah, 12(2), 

123–135. https://journal.stai-

musaddadiyah.ac.id/index.php/jm/article/view/387. 

Sulastri, E. (2023). Menerapkan Nilai-nilai Tasawuf dalam Pendidikan untuk 

Meningkatkan Akhlak Peserta Didik. Virtuous: Jurnal Pendidikan Islam, 1(1), 45–

58. https://journal.stai-

almujtama.ac.id/index.php/virtuous/article/download/5/23. 

Syukur, A. (2002). Tasawuf sosial. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

https://jurnaltarbiyah.uinsu.ac.id/index.php/tazkiya/article/view/836
https://jurnaltarbiyah.uinsu.ac.id/index.php/tazkiya/article/view/1018
https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia/article/view/1711
https://journal.staiypiqbaubau.ac.id/index.php/Mutiara/article/view/1274
https://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&profile=ehost&scope=site&authtype=crawler&jrnl=16931025&AN=142944128&h=BFrFio%2Fs9SrgVpz2HWrEr4VE2wBaoL3phVCDH2KGHsm2aJWiF19KghErtnrg7UwBIw%2BxlcViMNiP6HQn7%2FXP4Q%3D%3D&crl=c
https://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&profile=ehost&scope=site&authtype=crawler&jrnl=16931025&AN=142944128&h=BFrFio%2Fs9SrgVpz2HWrEr4VE2wBaoL3phVCDH2KGHsm2aJWiF19KghErtnrg7UwBIw%2BxlcViMNiP6HQn7%2FXP4Q%3D%3D&crl=c
https://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&profile=ehost&scope=site&authtype=crawler&jrnl=16931025&AN=142944128&h=BFrFio%2Fs9SrgVpz2HWrEr4VE2wBaoL3phVCDH2KGHsm2aJWiF19KghErtnrg7UwBIw%2BxlcViMNiP6HQn7%2FXP4Q%3D%3D&crl=c
https://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&profile=ehost&scope=site&authtype=crawler&jrnl=16931025&AN=142944128&h=BFrFio%2Fs9SrgVpz2HWrEr4VE2wBaoL3phVCDH2KGHsm2aJWiF19KghErtnrg7UwBIw%2BxlcViMNiP6HQn7%2FXP4Q%3D%3D&crl=c
https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jm/article/view/387
https://journal.stai-musaddadiyah.ac.id/index.php/jm/article/view/387
https://journal.stai-almujtama.ac.id/index.php/virtuous/article/download/5/23
https://journal.stai-almujtama.ac.id/index.php/virtuous/article/download/5/23

